

# 701-T

அஞ்சல்வழிக் கல்வி நிறுவனம்

5

**மீ.ஏ. பட்ட வகுப்பு** 

இ

முதலாம் ஆண்டு

庐

இசை

தி

தாள்—[

മ്ല

Ш

இயல் இசை

சை

பாடத்தொகுப்பு—1

ரி.ஏ. பட்ட வகுப்பு இளச தாள்—1 இயல் இசை பாடத்தொகுப்பு—1

### வரவேற்கிறோம்

அன்புள்ள மாணவரீர்

பி.ஏ. வகுப்பில் இந்திய இசை படிக**க** இருக்கும் உங்களை எங்கள் நிறுவனம் வரவேற்கிறது

முகல் ஆண்டில் நீங்கள் படிக்க வேண்டிய ஐந்து தாள்களில் இது தாள்— / இயல் இசை என்னும் தாளுக்கு உரியது. இந்தத் தாளுக்கு உரிய பாடங்கள் உங்களுக்குத் தவணை முறைப்படி அனுப்பி வைக்கப் பெறும். தொடர்பு வகுப்புகளில் நிகழ்த்தப் பெறும் விரிவுரைகள் இந்தப் பாடங்களை மேலும் விளக்கி நிறைவு செய்யும்.

அஞ்சல்வழிக் கல்லியில் மிக நன்றாக நீங்களே முயன்று படிக்க கோண்டும் என்பதை உணர்ந்திருப்பீர்கள். நீங்கள் மனமொன்றிப் படிப்பில் ஈடுபட்டு உழைப்பீர்கள் என்று பெரிதும் நம்புகிறோம்.

இந்தப் படிப்புக் காலம் முழுவதும் நாங்கள் உங்களுக்குத் தக்க முறையில் வழிகாட்டி உதவி புரிவோம் என்று நிறுவனச் சார்பில் உறுதியளிக்கிறோம்.

முயன்று படித்துச் சிறப்பாக வெற்றி பெறுங்கள்.

இயக்குநர்

#### II- SYLLABUS

#### Paper I Theory of Music-I Fundamental Concepts of Music

March and its three main aspects-(a) Svara (melodic) (b)

#### ll Mahala aspact--

- (a) Lachandal terms: Nada, Sthayi, Svara, Svarasthana, Sruti
- и) Yeara nomenclature—Twelve svarasthanas and sixteen names.
- per (i) Concept of Raga; Importance and scope of ragas.
  - (iii) Chemification of Ragas—The scheme of 72 melak artin; Kanakangi - Ratnangi nomenclature: Katapa yadi Sankhya and its application: Bhuta sankhya: Vivadi and Non—Vivadi melakartas.
  - (a) Clarafication of ragas into Janaka and Janya. Clarafication of Janya ragas into—Sampurna—Varja; Frama –Vakra; Upanga—Bhashanga; Nishadantya Dhawatantya and Panchamantya.
  - (1) Lakahanas of the following ragas: (1) Mayamalava quala (2) Sriranjani, (3) Mohana, (4) Sankarabhar anam, (6) Hamsadhvani, (7) Shanmukhapriya.

#### III tala equest

- ட்ட bedimical terms; Aksharakala, Avarta, Kriya, Laya, Graha (ஸியும்)
- the majora tales and the seleme of 35 tales. Chaputala and the varieties. Design and Madhyadi tales.
- Motation used in Indian Music. An outline knowledge of shell notation. Ability to reproduce in notation the compositions limited in the regressions cubed for Raga Takshana.

5

Harmony, Melody and Polyphony.

Pada aspect (Verbal)-

Technical tern s: Pada; Praasa—Adi and Antya; Anuprasa, Yati; Yamaka; Padaccheda; Manipravala sahitya; Svarak shara and Gopuccha alankaras.

#### III-Scheme of Lessons

- 1. Music and its three main aspects
  - (a) Svara (melodic), (b) Tala (time measure),
  - (c) Pada (verbal).
- 2 Molodic Aspoct
  - (a) Tochmical forms: Nada, Sthayi, Svara, Svarasthana, Armi, Vadi, Samvadi, Vivadi, and Anuvadi
  - (国) 其sara mannandatina Twolve
- ք բարարդ ոք քայր հարաքառը աշրը and classification ոք քայրա և հասքի անու օք Ապրու The scheme of 72 տոներ ուս խառքաղը քանդարը nomenclature; Katapayadi հունիչը որվ մե որընշունու։ Bhuta sankhya, vivadi and Non vivadi melakurtas
- Classification of ragas into Janaka and Janya. Classification of Janya ragas into Sampurna-varja; Krama-vakras Upanga-Bhashanga; Nishadantya, Dhaivatantya and Panchamantya.
- Lakshanas of the following ragas: (1) Mayamalavagaula,
   (2) Sriranjani, (3) Mohana, (4) Sankarabharanam, (5)
   Hamsadhvani, (6) Shanmākhapriya.
- 6. Tala aspect -
  - (a) Technical terms: Aksharakala, Avarta, Kriya Laya, Graha eduppu)
  - (b) Sapta talas and the scheme of 35 talas. Chaputale and its varioties. Desadi and Madhyadi talas.

- Notation used in Indian Music. An outline knowledge of staff notation. Adility to reproduce in notation the compositions learnt in the ragas prescribed for Raga lakshana.
- 8 Harmony,' Melody and Polyphony
- 9. Pada aspect (verbal) -

Technical terms: Pada; Prasa-Adi and Antya, Anuprasa; Yati, Yamaka; Padaccheda; Manipravala sahitya; Svarakshara; Srotovaha and Gopuccha alankaras.

#### IV - பொருளடக்கம்

இந்தப் பாடத் தொகுப்பில் பாடத் திட்டத்தில் உள்ள 9 பாடங்களும் அடங்கியுள்ளன.

#### V-பாடப் பகுதி

# 1. இசையும் அதன் அம்சங்களும்

முகவரை

இசை கலைகளில் ஒன்று என்பது நாம் அறிந்தது. வரைதல், ஆடற்கலை, நாடகம், சிற்பக்கலை, கவிதை இயற்றல், இசைக்கலை போன்ற பலவிதமான கலைகள் இருக்கின்றன. என்பவை சமைப்பது, கலைகள் என்ன? வண்டி ஓட்டுவது, கச்சுவேலை. பௌதிகம். பொருளாதாரம் போன் றவற்றைக் கற்பதிலிருந்து கலைகள் எவ்விதத்தில் வேறுபட்டிருக்கின்றன?

கலையை கற்பதன் நோக்கம் அதில் தேர்ச்சி பெறுவதற்கே அல்லாமல் வேறு எதோ லட்சியத்தை அடைவதற்காக அல்ல. கலை கற்பவருச்கு அந்தக் கலையே பிரதானம். கலைஞன்தான் கற்ற கலையை அழகுற வெளிப்படுத்தினால், அதுவே ஒரு அனுபவமாகிறது. அழகுணர்ச்சியுடன் வெளிப்படுத்துவதே முடிவும் ஆகும். சமைப்பது, வண்டி ஓட்டுவது போன்ற வேலை களைக்கூட அழகுறச் செய்யலாமே என்று ஒருவர் ஆட்சேபிக்க லாம். உண்மை. எந்த<sup>்</sup>வேலையையுமே ஒருவர் அழகுற செய்தால், சொல்கிறோம். உயர்வாகத்தான் நாம் சமைப்பது என்ற செயல் எவ்வளவு கலைநயத்துடன் செய்யப் பட்டாலும், அது சாப்பிடுவது என்ற வேறொரு லட்சியத்திற் காகவே செய்யப்படுகிறது. அதே போன்று கார் ஓட்டுவது வேறு இட.த்தை அடைவதற்காகச் செயல்படும் செய்கை. ஆனால் சிற்பம், சித்திரம், இசை, நாட்டியம் போன்றவைகள், அவைகளைச் செயல்படுத்துவதில் ஏற்படும் இன்பத்தை உள்ளடக்கியிருக்கின்றன, உலக சம்பந்தமான எந்த ஆதாயத்தையும் நோக்கமாகக் கொண்டு மேலான இன்பத்தைக் கொடுக்கும் செய்யப்படுவ தல்ல. கலைகள் பொழுதுபோக்காகவும் சா தனங்களாகவும், நல்ல கருதப்படு படுகின்றன. நல்ல இசைக் கேட்கும் போதோ, நல்ல சிற்பங்களைப் பார்க்கும்போதோ <u>நமக்கு</u> அவைகளைச் சுவீகரித்துக் எண்ணம் எழாமல், நம்மை மகிழச் Caroin (pin Grain) செய்து. ருப்பைப்போ பாற்கு அமைகளில் வரிக்கச் செய்கின்றன.

ஒலியினால் ଲୁଣୀ இன்றியமையாதது. இசைக் கலைக்கு உருவாக்குகிறார். ஓலியில் ஒருவர் ஒலிவடிவங்களை இரண்டு ஒலியை உண்டாக்கும் ஒன்று போகு. உள்ள**ன**. அதனோடு மொழி இழையோடும் (வார்த்தை) அம்சம். அம்சம் ஒலியின் ஏற்ற இறக்கம். வெவ்வேறு மற்றொரு நிலை யிலிருந்து <u>ନ</u>ୁଶ୍ଚ ஓலி வெளிப்படும்போது, ஒரு விட மற்றதை எற்றமாக இருக்கிறது அல்லது தாழ்வாக **இ**ருக்கிறது என்<u>ற</u>ு சொல்கிறோம். ஓலியின் ஏற்ற இறக்கமான பல நிலைகளைச் சுற்றிப் பின்னப்படுவதே ஒரு ஒலிச்சித்திரம்.

இசையின் முக்கியமான குணாதிசயம், அதன் வமைப்பிலேயே அடங்கியிருக்கிறது. சாஸ்திரீய சங்கீதத்தில் இந்த நாத வடிவின் அழகையே நாம் ரசிக்கிறோம். பஜனைப் பாட்டுக் களோ, திருமணப் பாட்டுக்களோ, வேலை சம்பந்தமான பாட்டுக் களோ, திரை இசையோ எல்லாவற்றிலும், இந்த நாத வடிவே இன்றியமையாததாக இருக்கிறது. இசையில் இந்த நாத அமைப் ைத் தவிர வேறு அங்கங்களும் இருக்கின்றன, உதாரணமாக இசையில் சொல் அம்சம். இதில் பொருள் உள்ள சொல் அம்சமும், சில சமயம் பொருளில்லாத சொல் அம்சங்களும் அடங்கியிருக<u>்</u> கின்றன. தில்லானாக்களில் பெரும்பாலும் பொருளில்லாத சொற் அடங்கியிருக்கின்றன. ஒலியின் கால அளவும் ஒரு முக்கிய அங்கம் வகிக்கிறது. இதை இசை வரியின் சந்தங்களில் காணலாம். பயளிதமான இசைகளில் வெவ்வேறு அம்சத்திற்கு முக்கியத்துவம் தரப் படுகிறது. உதாரணமாக பஜனைகளில் வார்த்தைகளுக்கு முக்கியத்துவம் காப்பட்டு இசையமைப்பு பீன்னணிக்குச் சென்றுவிடுகிறது.

பெரும்பாலான இந்திய மொழிகளில் இசையை சங்கீதமென்று ிசாக்கிறார்கள். சுமார் ஆறு நூற்றாண்டுகளுக்கு முன்பு சங்கீதம் •ப•யா சொல்லுக்கு வேறுவிதமான உட்பொருள் இருந்தது. காலப் ப்பாகங்க் 'ஸங்கீதம்' இசை என்ற பொருளில் குறிக்க ஆரம்பித்து இசைக்கலை மேலே குறிப்பிட்டவாறு ஒரு **அ**⊪யாரைம். `கொண்டதாக இருக்கிறது. அந்த நாத ள்ளார் **எள்**ற பெயரால் குறிப்பிடப்படுகிறது. ுப்படிய பிறகு இ**சையின் ஒலிப்பிரிவுகளைத்** தனித்தனியாக (எடிரி, க. படிவன்று) பிரித்து குறிப்பிடுவதற்கு பயன்படுத்தப்படு ஆனால் இங்கு இந்தப் பெயர் பொதுவாக அப்சுக்கை குறிப்பிடுவதற்கு பயன்படுகிறது. நாத அம்சம் என்பது ழை•NயVeh கொள்கோறு அதாவது உயர்ந்த தாழ்ந்த நிலைகளினிடையே நிலையிலிரு<u>ந்து</u> (g) on) onu ( // / / . **(**1) முற்ற பிதாட்டிக்கியாக செல்<u>ல</u>ும்பொழுது பல நிலைகள் ஒரே காலத்தில் ஓசலிக்கப் படுவநின்பை, ஒதிர காஸத்தில் பல ஒலி நிலைகள் கேட்கப் சாடுவது போற்கத்திய <u>(ந</u>ரையில், ஓன்றண்டின் ஒன்றாக ஒழும்காக

(melody) எனப்படுகிறது. ஸ்வாம் என்பது இசையில் இசை வடிவத்தையும், இசை அம்சத்தையும் குறிக்கிறது. மனிதனின் குரலும், நாதஸ்வரம், வீணை, வயலின் போன்ற வாக்டுயங்களும் இசையை வெளிகொணரப் பயன்படுகின்றன.

ஒலிக்கப்படும் சொற்கள். இசையில் மற்றொரு அம்சம், அதை பதம் என்று சொல்லலாம். ஸ்வரமும் பதமும் ஒன்றைச் இடம்பெறுகின்றன. சார்ந்தே மற்றொன்றும் இசையில் குறிப்பிட்ட பாட்டை ஒரு குறிப்பிட்ட இசை வடிவத்தில் பாடும் போது அதன் ஸ்வரங்களும் சொற்களும் ஒன்றிணைந்து பேச்சிலும் வெளிவருகின்றது. <u>நம்முடைய</u> இந்த இரண்டு அம்சங்கள் இருக்கின்றன. ஒன்று நாம் பேசும் வார்த்தை இறக்கங்கள். குரலை கள் மற்றது ஒலியின் ஏற்ற இறக்கி வார் த்தைகளில் உள்ள பொருள்களுக்கு செறிவூட்டு கிறோம். உதாரணமாக, கேள்விகளை கேட்கும்போது கேள்வியின் ஒலி நிலையை பகுதியில் குரலின் உயர்த்துகிறோம். முடிவுப் பாட்டுகளில் பொதுவாக அர் த்தமுள்ள பகங்களே பயன் படுகின்றன.

ஸ்வரமும் பிரிக்கமுடி*யா* த அம்சங்கள் பதமும் வாத்திய இசையில் பதங்கள் எங்கே இருக்கின்றன என்ற ஐயம் எழலாம். வாத்திய இசையின் ஒலியிலும் பதங்களைக் காணலாம். உகாரணமாக வீணையில் தந்தியை மீட்டும்போது ஏற்படும் ஒலி மொழியின் மெய்யெழுத்தாக வெளிப்படுகிறது. இரண்டு மீட்டுக் களின் இடையே வரும் ஒலிகள் உயிரெழுத்துக்களாகத் கின்றன. வாத்தியம் வாசிக்கப்படும்போது பாடல்களின் வார்த்தை கள் மனதில் (நினைவில்) கொண்டு, அவைகளில் உள்ள மெய் யெழுத்துக்களுக்கு வீணையில் மீட்டியும், வயலி னில் மாற்றிப் போட்டும், வாயால் பாடும்போது உண்டாகும் உணர்வை ஏற்படுத்திவிடுகிறோம். தென்னக இசையில் பரம்பரையாக வாயில் என்ன பாடுகிறோமோ அதையேதான் வாத்தியத்திலும் வாசிக்கும் வழக்கம் இருந்து வருகிறது. இசையில் பெரும்பாலும் அர்த்தமுள்ள சொற்கள், பக்தியை பிரதானமாகக் கொண்டு நாம் வணங்கும் பல **கடவு**ளரின் மேல் புகழ்ந்துப் போற்றிப் புனையப்பட்டு இட**ம்** பெறுகின்றன. இதை சாகித்யம் என்று சொல்லுகிறோம். ஆனால் அலாபனையி<u>லு</u>ம், தில்லானாக்களிலும் 'தானோம்', 'தனை', 'ததரி' போன்ற பொருளற்ற பிரயோகங்களும் இடம் பெறுகின்றன நம் இசையில் தமிழ், தெலுங்கு, மலையாளம், கன்னடம் போனற தென்னிந்திய மோழிகளிலோ சமஸ்கிருதத்திலோ அர்த்தம் உளா ய சாகித்யம் புனையப்பெற்று இசைக்கப்படுகிறது. இசையின் வட்டா அம்சத்தை தாது என்றும், பதம் அம்சத்தை மாது வணிறும் கூலும் வழக்கம் இருக்கிறது.

மூன்றாவது அம்சமாக இசையில், ஒலியின் கால அளவுப் பற்றி சொல்லப்படுகிறது. ஒலியும் மற்ற செய்கைகளைப்போல காலத்தில் இடம் பெறுகிறது. பாடல்களின் தாதுவில் அதாவது இசைவரியில் குறிப்பிட்ட கால அளவைக் கொண்ட துடிப்புகள் இடம் பெறுகின்றன. இந்த ஒழுங்கான கால அளவின் வெளிப் பாடு இசையில் லயம் அல்லது சந்தம் என்று சொல்லப்படுகிறது. இந்திய இசையில் இந்த லய ஒழுக்கின் அளவை முறைப்படுத்தி, கட்டப்படுத்த ஒரு சாதனம் இருக்கிறது. இதுவே தாளம் என்பது. தாளம் என்பது பாடும் போது குறிப்பிட்ட ஒழுங்கான காலக் கைகளின் சில செய்கைகளினால் உருவாக்கும் குறிப்புகளை பாட்டின் வேகம் அதிகப்படாமலோ குறையாமலோ இருக்கச் ஆலாபனை போன்றவைகளில் ஒரு லயமோ சந்தமோ காணப்பட. அ, மேலும் இவைகளுடன் தாளம் உபயோகப்படுத்துவதில்லை. இசையின் எல்லா உருவகைகளிலாம் நிரந்தரமான அம்சமாக இல்லாவிட்டாலும், தாளம் தென்ுக இசையில் ஒரு ்இன்றியமையாத அம்சமாக இருக்கிறது. இசையின் லய ஒழுக்கத்தை முறைப்படுத்துவதோடு அல்லாமல் சிறியதும் பெரியுதுமான காலப் பகுதிகளாக உருவாக்கி, இசை பாடலின் காலத்தை அளப்பதற்கு சாகாரணமாக ஒரு நிர்ணயிக்கப்பட்ட காலப் பகுதியை அள கொண்டு அதையே திரும்ப திரும்பப் பாட்டின் முடிவு செய்வதே காலச்சுற்று (time cycle) என சொல்லலாம். ஒரு முழுப்பாட்டும் அதன் பகுதிகளும் இத்தனை காலச் சுற்றுக்கள் அல்ு நு ஆவர்த்தங்களாக அளக்கப்படுகின்றன. மேலும் தாளத்தின் காலச் சுற்றுக்களே இசைவடிவங்கள் பின்னப்படுவதற்கு<sup>க்</sup> காலப்பின்னணியாக திகழ்கின்றன.

#### பாடம் -2

இசைப் பயிலுவதில் இரண்டு அம்சங்கள் உள்ளன. ஒன்று இசையைக் கற்று அதை இசைக்கத் தகுதிபெறுவது. மற்றொ**ன்று** இசைக்கப்பட்ட சங்கீதத்தைப் பற்றிய அறிவு. முதலாவதாகச் செய்யப்படுவதை செயல்முறை (practical) இரண்டாவதாகச் செய்வதை அம்சமாகவும், அதன் இயல் (theory) மாகவும் கொள்ளலாம். அம்ச பொதுவாக பௌதிகம். போன்ற அறிவியல் துறைகளில் நாம் கற்றறிந்த இயல் அறிவினை செயல்முறை (practical) மூலம் காட்டுவ துபோலல்லாமல், சங்கீதத்தில் செயல்முறைதான் முதன்மையானது. அதுவே கலை. இயல் (theory) என்பது அக்கலையை அதாவது இசையை மொழி யின் வாயிலாக விவரிப்பது. இசை ஒரு குருவின் மூலம் நேரடி யாகக் கற்றுக் கொள்ளப்படுகிறது. அதன் இயல், அதைப்பற்றி மொழியின் மூலமாக விவரிக்கச் செய்யப்படும் ஒரு முயற்சியே. ஆகையால் ஒருபோதும் சங்கீதத்தைப் பற்றிய இயல், அதன் செயல் முறைக்கு மாற்றுப் பொருள் (substitute) ஆக முடியாது. கலையை (செயல்முறையை) கற்றுக் கொள்ளாமல் அதன் இயலைப் பற்றிப் புரிந்து கொள்வது கடினம். ஆகையால் இயலைக் கற்றுக் கொள்வதற்கு முன் சங்கீதத்தை முறையாகப் பாடுவதற்குத் தெரிந்து கொள்ள வேண்டியது மிகவும் அவசியம். சங்கீதம் பாடுவதற்கு இயல் தெரிந்திருக்கவேண்டும் என்பது அவசியம். இல்லை. அதை நேரடியாகக் குரு மூலம்தான் கற்றுக் கொள்ள வேண்டும்.

்குறிப்பிட்டபடி இசை இயல் என்பது சங்கீதத்தை மேற் மொழியின் மூலமாக விவரிப்பது. சங்கீதத்தைப் பற்றி பேசுவதே அதன் இயல் எனலாம். சங்கீதத்தைப் பற்றி பேசும்போது அதில் அடங்கியிருக்கும் சில செயல்களைக் குறிக்க சில புதுக்கலைச் சொற்களையும், புது சொற்றொடர்களையும் உருவாக்க வேண்டிய தாகிறது. இசை என்ற சொல்லே அக்கலையை மற்ற கலைகளி லிருந்து வேறுபடுத்திக் காட்டும், 60(H) கலைச் சொல்லா மேலும் இக்கலையின் உயிர்நாழ கிறது. ஒலிவடிவில் தான் 6211 இருக்கிறது என்பதை இச்சொல் எடுத்துக் காட்டுகிறது. படிப் படியாக இசையை வெவ்வேறு அம்சங்களாகப் பகுத்தாராயும் போது, அவைகளைக் குறிக்கப் புதிய சொற்களை உருவாக்கு கின்றோம். ஸ்வரம், தாளம், பதம் முதலிய சொற்கள் சங்கீதத் தின் பொதுவான அம்சங்களை அடையாளம் காட்டுகின்றன. இவை

<u>கணைப் பாறி முன்போ விவரித்திருக்கிறோம். சங்கீதத்தின் எல்லா</u> **டி**ப்சாகனைப் பற்றிய விவரங்களையும் இம்மு**ன்று தலை**ப்பு**களின்** ⊯ிய வகாளார் வந்து விடலாம். உதார∰னமாக ஸ்வரம் என்னும் அம் கெங்கை கிற பாகம் என்ற கருத்து, ராகங்களை வகைப்படுத்து சாகதிகள், கமகங்கள், முதலியவற்றை எடுத்துக் கொள்ள பதுள என்ற தலைப்பின் கீழ் ப்ராஸம், யாப்பிலக்கண • ந. ந. த. த. ந. ம. ம. ம. ம. ந. பாட்டின் பொருள், போன்ற விவரங் டகை ச சேச்சுகளாம். தாளம் என்ற தலைப்பின் கீழ் பலவகையான ார் என்ன . கானத்தின் பகுதிகளான க்ரியை, அங்கம் முதலியவைப் ராகிய கிகாயகளைச் சேர்க்கலாம். இசையில் உள்ள வர்ணம், ிப்பக்கும் பல உருவகைகளைப்பற்றி விவரிக்கும்போ<u>து</u> ளனாம். நானம், பதம் என்ற எல்லா அம்சங்களும் வந்துவிடு ிய அம் இயலில், இசைப்பாடல்களை இயற்றிவர்களின் அந்தனாடி கைப் பற்றியும், அவர்களுடைய தனித்தன்மை பாடிகிறோம். இவை தவிர இசையைப் பற்றிய . ஆசிரியர் களின் நூல்களின் உதவியுடன் Change with HT ஆழ்ந்த அமாமாகியும் செய்யப்படுகி<u>றது.</u> இசைக் கருவிகளைப் பற்றியும் .அறிந்து கொள்ளப்படுகிறது. (அ)வாச (அ) சாவிவ இவ்வாறு there was made the there is a state of the s இயலின் பிரிவின் கீழே கொண்டுவரப் I ICOM Some as well

நமது பாடத்திட்டத்தில் நாம் முதலில் தற்கால இசையைப் பகுத்து அடிப்படைக் கருத்துக் கன (concepts பற்றி அறிகிறோம். இதில் ஸ்வரம், தாளம், பகம், ஏபகம், பாகங்களின் வகை, ஸ்வரங்கள், பலவகையான கானங்கள், தானமகளின் மூலக் கூறு, பாட்டு இயற்றும் போது சொறுகளை பயனபடுத்துவதில் உள்ள சட்ட திட்டங்கள், சொற் களின ஓவகவா அம்சம் முதலியவைகளைப் பற்றி அறியவிருக் கிறோம் இசையின் வெவேறு வடிவங்களில் காணப்படும் சொனககளை விவரிக்கும் கலைச் சொற்களைப் பற்றித் தெரிந்து கொளகோகள் விவரிக்கும் வலச் சொற்களைப் பற்றித் தெரிந்து கொளகோக்காம். முதலில் ஸ்வரம் வடிவத்தில் உள்ள சொற்களைப் பற்றி தெரிந்து கொள்வோம்.

ள்ளா. அம்சத்தின் நாம் ஒலிவடிவம் அல்லது தாதுபக்ஷத்தில் கருத்துக்களை அறிந்<u>து</u> முயலுவோம். கொள்ள தா து பல சொற்கள் பயன்படுத்தப்படுகின்றன. பகை, குறிக்கின்றன என்றும், அவைகளுடைய உட்கருத்து என்ன என்படை தயும் புரிந்து கொள்ள வேண்டும். நாம் இங்கு எடுத்துக் சொற்கள்— (கொள்ளப் போகும் நாதம், ஸ்தாயி, ஸ்வரம் ஸ்வழஸ்தானம், ச்ருதி, வாதி, ஸம்வாதி, விவாதி, அனுவாதி மாகலியன.

இசைக்கு அடிப்படை தேவையானது ஒலி, இதைக் குறிப் பிடவே ஒரு கலைச்சொல் தேவைப்படுகிறது. நாதம் ஒரு சமஸ்கிருத சொல். சங்கீதத்தின் ஒலிக்கு நாதம் என்ற பெயரே பயன்படுத்தப்படுகிறது. சமஸ்கிருதத்தில் சப்தம், த்வனி வார்த்தைகளும் தமிழில் ஒலி, ஓசை என்ற சொற்கள்ல் அடங்கி யுள்ளன. நாதம் என்ற சொல்லுக்குப் பொதுவாக சப்தம், பொருள்கள் இருந்தாலும், அச்சொல்லுக்கு சம்பந்தமான ஒலி என்பதே வரையறுக்கப்பட்ட பொருள். பேசும் போது ஏற்படும் ஒலியும் பாடும்போது ஏற்படும் ஒலியும் அடிப் படையில் ஒன்றாக இருப்பினும், பாடவேண்டும் என்ற ஆவலுடன் எழுப்பப்படும் ஒலி நாதம் என்று குறிப்பிடப்படுகிறது. இவ்விதத் தில் பாடும்போது எழுப்பப்படும் ஒலி பேசும் போது எழுப்பப்படும் ஒலியிலிருந்து வேறுபடுகிறது. நாதம் என்பது சுவரங்களாக வெளிவருவதற்கு முன்பு உள்ள பாகுபடுத்தப்படாத ஒலி என்று சொல்லலாம். அதாவது சங்கீதமாக வெளிப்படுமுன் உள்ள உருவ மற்ற இசை எண்ணம் (abstract musical idea) என்று சொல்ல லாம். இந்த எண்ணம் மனித உடலில் உருவாகி வெளிவரும் போது முழுமையாக்கப்பட்டு, வாயினாலும் வாத்தியங்களாலும் இசைக்கப்படுகென்றது. வாய்ப்பாட்டு, வாத்திய இசை, இரண்டிற்கும் ஆதாரமானது நாதமே. மனிதக்குரலும், வாத்தியங்களும் அதை வெளிப்படுத்த உதவும் கருவிகளே. யோகிகள் தியானம் செய்யும் போது ஒரு நாதம் கேட்கப்படும். அதை, அநாஹத என்றும் முதன்மையான சரித்திரங்கள் சொல்கின்றன. அதற்கு மனிதனால் ் உண்டோக்கப்பட்ட மாறாக, சங்கீதத்தின் 244Li படையான நாதத்தை ஆஹதநாதம் என்றும் சொல்கிறார்கள்.

பண்டைக்கால இந்திய சிந்தனையாளர்கள் நாதத்தை உண் டாக்கும் விதத்தைப்பற்றி விவரித்திருக்கிறார்கள். மனிதனுக்கு முதலில் பாட வேண்டும் என்ற ஆவல் உண்டாகிறது. இந்த ஆவல் முதலில் ஆத்மாவில் எழுகிறது. ஆத்மா மனதைத் தூண்டி விட, மனது ப்ரம்மக்ரந்தி (நாபியின் பின்னே உடலினுள் இருக்கும் பிரதேசம்) யிலிருக்கும் அக்னியைத் தூண்டிவிட, அக்னி காற்று டன் இணைந்து, நாபியின் வழியாக ஹருதயம், தொண்டை, சிரஸ் முதலிய பிரதேசங்களின் வழியாகச் சென்று கடைசியாக வாய்வழியாக ஒலியாக வெளிப்படுகிறது. இந்த செயலை சுருக்க மாக அக்னிக்கும் காற்றுக்குமுள்ள சேர்க்கை என்று சொல் கிறார்கள். அதாவது மனித உடலில் காற்றும் நெருப்பும் சேரு வதால் ஏற்படும் விளைவு என்று சொல்கிறார்கள்.

பௌதிக சாஸ்திரத்தில் மனித உடலில் ஒலி உண்டாவதைப் பற்றி வேறுவிதழாக கூறப்பட்டிருக்கிறது. அதாவது காற்றானது அதிரும் குரல்நாண்களில் (vocal chords) மோதுவதனால் ஏற்படுகிறது. அளிபு, இசைக்கருவிகளிலிருந்து உண்டாகும் ஒலியின் அத்த வீணையின் நாதம் இருக்கிறது' பல்று சொல்லுகிறோம். இவ்வாறு நாதம் என்பது பழக்கிறது' என்று சொல்லுகிறோம். இவ்வாறு நாதம் என்பது பழக்கதிறுள்ள சாதாரண ஒலியிலிருந்து பாகுபடுத்தப்படாத இசையின் ஒளிவரையில் பல பொருள்களைத் தெரிவிக்கிறது. ஒரு முகப்படிற செய்வதாகச் சொல்லது இந்திய மரபு. மேலும் நாதத் கூறிய முழுமுதற் பொருளாக பாவித்து நாதப்ரம்மம் என்றும்

இள்ளாறு ஆன்மீக சம்பந்தமான பொருள்களை உணர்த்து வைகாக இருந்தாலும் நாதம் என்ற சொல்லை நாம் இசைக்கு அழப்படையான ஒலி என்று எடுத்துக் கொண்டால் போதுமானது.

#### manu?

சொற்களில் நாம் சம்பந்தமான 🕆 அடுத்ததாக ு)மாசச் (ஸ்குபரி) என்ற சொல்லுக்கு வருகிறோம். மேலே கூறியுபடி சொல் பொதுவாக இசைக்கு அடிப்படையான நாதம் என்ற இசையின் குறிக்கிறது. அமைப்பை அறிந்து **டியி**யைப்பற்றிக் ஒரே சொல் போதாது. ிகோள்வதற்கு நாதம் என்ற நமக்கு அதனால் இசையில் பயன்படும் *சொற்க*ள் தேவை. Burgario நா குத்தின் விஸ்தரிப்புகளை நாம் நிர்ணயிக்கவேண்டும். இந்தப பரப்பினை வெவ்வேறு ஒலிப்பகு திகளாகப் பிரிக்கின்றோம். வெவ்வேறு பகுடுகளில் கேட்கப்படும் ஒலிகளில் வேறுபாடு இருப்பினும் அவை களில் சில ஒற்றுமைகளும் உணரப்படுகின்றன. இசைவடிவங்களை **ப**ாவாக்குவதற்குச் சாதாரணமாக மூன்று ஒவிப் பகுதிகள் பய**ன்** படுத்தப்படுகின்றன. இந்த ஒலிப்புகு திகளை ஸ்தாயி என்று கூற் ஸ்தாயிகளின் லாய். மந்த்ரம், மத்யமம், தாரம் என்பது இந்த பெயர்கள்.

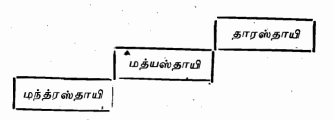
ஒலிக்கப்படும் ஸ் தாயிகளில் நா தத்தில் இம்மூன்று குறிப்பிட்ட சம்பந்தம் நிலவுகிறது. ஒரு ஸ்தாயியில் ஒரு குறிப் பிட்ட இடத்தில் கேட்கப்படும் ஒலியைப் போல அதற்கடுத்த ஸ்தாயி யிஸ், அதே இடத்தில் இரண்டு மடங்கு ஒலி அளவு கொண்ட விஸ்தரிப்பில் <sub>முது ஒலி</sub> கேட்கப்படுகின்றது. ஆதலா**ல்** நாத **ந**ாழ்ந்**த நிலையில் த்**வனிக்கும் ஒரு ஒலியிலிருந்து மேலே உள்ள 🙌 விகளைக் கடந்து செல்லும்போது முதலில் தொடங்கிய ஒலியை ளி. இரண்டு மடங்கு ஒலி அளவு கொண்ட ஒரு த்வனியை **யுத்தடைகின்**றோம். இது இரண்டு மடங்காக இருப்பினும் ஒரே மாறிரியாகத் தோன்றுகிறது. இவைகள் ஒரே மாதிரியாக ஒலிப் காரணம் கூற இயலாவிடினும் இந்த பதல்குக்

சங்கீ த த் தில் ஒளிகளுக்கிடையே நிலவும் அபுப்படை யான உறவை நிலைநாட்டுகிறது. இசையில் பலவிக ஹலிகள் கேட்கப் படுகின்றன. இவைகளில் சில மற்றவற்றை விட உயர்ந்தும், சில மற்றதைவிட தாழ்ந்தும் ஒலிக்கின்றன. ஆனால் ஒரு ஒலிக்கும் அதைவிட அளவுகொண்ட இரட்டிப்பு மற்றொரு ஓலிக்கும் இடையே உள்ள உறவே அடிப்படையானது. இவ்வொலிகள் நிலைகளிலிருந்து வெவ்வேறு த்வனி த்தாலு ம் ஒன் <u>ற</u>ு போல் தோன்றுகின்றன. இந்த அடிப்படை உறவே நாதத்தை ஸ்தாயிகள் மூன்று பகுதிகளாகப் பிரிப்பதற்கு அடித்தளமாக இருக் நாதத்தின் விஸ்தரிப்பை மூன்றுக்கும் மேற்பட்ட மிறது. ஸ்தாயி weall do வசதியிருந்தும் பொதுவாக நம் வகுப்பதற்கு இசையின் விஸ்தரிப்பு மூன்று ஸ்தாயிகளில் அடங்கிவிடுகிறது.

ஆகையால் மந்த்ர ஸ்தாயியில் உள்ள ஒவ்வொரு ஒலிக்கும் மத்ய ஸ்தாயியில் இரண்டு மடங்கு அளவு கொண்ட ஒரு ஒலி இருக்கின்றது. அதே போல மத்ய ஸ்தாயியில் உள்ள ஒவ்வொரு ஒலிக்கும் தாரஸ்தாயியில் அதைப் போல இரண்டு மடங்கு அள வுள்ள ஒலி இருக்கிறது.

நடைமுறையில் இப்போது ஸ்தாயி என்ற சொல் வழக்கத் நிலிருப்பினும் சம்பிரதாயமாக ஸ்தானம் என்ற சொல்லே லக்ஷண நிரந்தங்களில் கையாளப்படுகிறது. ஸ்தானம் என்றால் 'இடம்' என்று பொருள்: மந்த்ரம், மத்யமம், தாரம் என்ற நாதத்தின் மூன்று வகைகள் மனித உடலில் இதயம் (ஹ்ருத்), தொண்டை (கண்டம்), மற்றும் தலை (மூர்தா—மூக்கிற்கு பின்னால் உள்ள பகுதி) ஆகிய மூன்று இடங்களிலிருந்து எழுகின்றன என்று கூறப் படுகிறது.

இசையின் விஸ்தரிப்பு மூன்று ஸ்தாயிகளுக்குள்ளேயே அடங்கி விடுகிறது என்று மேலே குறிப்பிட்டிருப்பினும் சில நேரங்களில் ஆலாபனை போன்ற மனோதர்ம இசை வகைகளில் தாரஸ் தாயிக்கு மேலே உள்ள ஸ்தாயியிலும் மந்த்ர ஸ்தாயிக்குக் கீழே உள்ள ஸ்தாயியிலும் சஞ்சரிப்புகள் காணப்படுகின்றன. தாரஸ் தாயிக்கு மேலே உள்ள இஅதிதார ஸ்தாயி என்றும் மந்த்ர ஸ்தாயி யிக்குக் கீழே உள்ள ஸ்தாயி அனுமந்த்ர ஸ்தாயி என்றும் கூறப் படுகிறது.



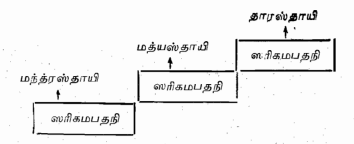
#### di eta (As

பிசால்லை அடுத்து இசையில் ஒலியைக் குறிக்கும் 'நாதம்' என்ற பிசால்லை அடுத்து இசையின் ஒலிப்பரப்பின் (range) பகுதிகளைக் குறிக்கும் 'ஸ்தாயி' என்ற சொல்லை அடுத்து நாம் மேலும் கருக்கமான ஒலிப்பிரிவைக் குறிக்கும் ஸ்வரம் என்ற சொல்லை அணுகுகிறோம். ஒரு இசை வடிவின் மிகச் சிறிய பிரிவுகள் விலாம்கள் என்று அழைக்கப்படுகின்றன. இதையே ஸ்வரங்களின் பிசுர் கண்றன என்று கூற வாய்க்கள் உண்டாகின்றன என்று கூற வாய்ம். அவ்வாறு ஸ்வரங்களை ஸ்தாயியின் சிறிய பகுதிகள் என்று கொற்ற வாய்க்கல்லையின் விறிய பகுதிகள் என்று கொற்ற கிறிய பகுதிகள் என்று கொற்ற விரைக்கல்லையில்லையும். ஸ்வரங்கள் இசைக் கட்டிடத்தின் செங்கல்களாகத் திகையும் மிகச் சிறிய பகுதிகளாகும்.

16

இசை வரியை ஒலி நிலைகளாக (pitch) அல்லது ஒலி அசைவுகளாகப் பிரிக்கலாம். ஆதலால் ஸ்வரம் என்பதை ஒலி நிலை (pitch) என்றும் ஓலிப்பகுதி (tonal range) ஒரு என்றும் கருதலாம். இசைவடிவத்தில் ஒரு இடம் பெறும் ஸ்வரங்களின் எண்ணிக்கை ஒரு ஸ்தாயியைக் குறிப்பிட்டுச் சொல்லப் படுகிறது. ஒரு ஸ்தாயியில் ஏமு ஸ்வரங்கள் இருக்கின்றன. இந்த ஸ்வரங்களுக்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கும் **ஏ**மு பெயர்கள் ରୁଶୀ அவைகளின் வரிசையல் நிலைக**வை** குறிப்பிடு ஏறு கின்றன. இந்த ஸ்வரங்களின் பெயர்கள் — ஷட்ஜம், ரிஷபம், காந்தாரம், மத்யமம், பஞ்சமம், தைவதம், நிஷாதம். இவைகளில் ஷட்ஜம் ஒரு ஸ்தாயியிலுள்ள முதல் ஸ்வரத்தின் பெயர். தமிழ் மரபில் இந்த ஸ்வரங்களின் பெயர்கள் குரல், துத்தம், கைக்கிளை, உழை, இளி, விளரி, தூரம் ஆகியவை. ஸ்வரங்களின் எண்ணிக்கை ஏழு என்பது ஒரு ஸ்தாயிப் பொறுத்த வரை சொல்லப்பட்டது. விஸ்தரிப்பை ஆனால் இசையின் <u>முமு</u>ையான நோக்கங்கால் மூன்று ஸ்தாயிகளையும் சேர்த்து மொத்தம் 21 இருக்கின்றன. இருப்பினும் 21 **ஸ்வ**ரங்களுக்கும் பெயர்கள் கொடுக்கப்படவில்லை. ஒவ்வொரு ஸ்தாயியிலும் உள்ள ஸ்வரங்களுக்கும் ஷட்ஜம், ரிஷபம் என்ற பெயர்களே கொடுக்கப் பட்டிருக்கின்றன. ஆனால் அந்த ஸ்வரங்களுக்கு முன்னால் அவை ஸ்தாயியின் பெயரை இடைச் சொல்லாக (prefix) கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. உதாரணமாக, தார ஸ்தாயியில் உள்ள ஸ்வரங்களுக்குத் *தாரஸ்தாயி* ஷட்ஜம், தாரஸ்**தா**யி ரிஷபம், தாரஸ்தாயி காந்தாரம் எனவும் மந்த்ரஸ்தாயியில் உள்ள ஸ்வாங் . களுக்கு ம்ந்த்ரஸ்தாயி நிஷாதம், மந்த்ரஸ்தாயி தைவதம் என்றும் பெயரிடுகின்றோம். பொதுவாக மத்திய ஸ்தாயியில் உள்ள ஸ்வரங் முன்பாக ஸ்தாயியின் பெயரை **க**ளுச்.கு அந்த அடைச் சொல்லாக சேர்ப்பதில்லை.

ஏழு ஸ்வரங்களை 'ஸரிகமபதநி' என்றும் சுருச்கமாகச் சொல்கிறோம்.



இந்த 'ஸரிகமபதநி' என்ற சொற்கள் பாடும்பொழுதும் உபயோகப்படுத்தப்படுகின்றன.

ஸ்வரங்களின் ஒலி அளவு எப்போதும் ஒரே மாதிரியாக இருப்பதில்லை. இவைகளில் வேறுபாடு இருப்பதால் இசையில் விதவிதமான இசைவடிவங்கள் உருவாக ஒரு காரணமாகிறது. ஒரு ஸ்வரத்தில் உள்ள ஒலி அளவு வேறுபாடுகளை ஸ்வரஸ்தானம் . என்ற அடிப்படையில் விவரிக்கின்றோம். இந்த ஸ்வரஸ்தானம் என்ற பதத்தை அடுத்தபடியாகப் பார்ப்போம்.

#### ஸ்வர ஸ்தானம்

மேலே கூடுப்பிட்டுள்ளபடி ஸ்வரம் என்பது ஒரு ஒலிப்பகுதி யாகவும், ஒலி நிலையாகவும் கருதுப்படுகிறது. இந்த நிலையான குபமே ஒரு ஸ்வரத்தை அடையாளம் காட்டுவதற்கு ஒரு ஆதார மாக இருக்கிறது. இந்த நிலைகளே ஸ்வரத்தின் ஸ்வர ஸ்தானங்கள் என்று கூறப்பட்டிருக்கின்றன.

ஏழு ஸ்வரங்களில் ஷட்ஜ, பஞ்சமத்தைத் தளிர மீதமுள்ள ஐந்து ஸ்வரங்கள் ஒவ்வொன்றிற்கும், ஒன்றிற்கும் மேற்பட்ட நிலைகள் உள்ளன. இந்த 'ரிகமதநி' என்ற ஐந்து ஸ்வரங்களில் நிலைகள் அல்லது ஸ்வர ஸ்தானங்களின் மொத்த எண்ணிக்கை பத்து. இத்துடன் ஷட்ஜ பஞ்சம ஸ்வரஸ்தானங்கள் இரண்டையும் கூட்டினால் மொத்தம் பன்னிரண்டு ஆகிறது.

இந்த 12 ஸ்வர ஸ்தானங்களில் முதலாவதும் எட்டாவதும் முறையே ஷட்ஜத்திற்கும் பஞ்சமத்திற்கும் உரியன. இரண்டாவது ரிஷபத்திற்குரியது. மூன்றாவதும் நான்காவதும் ஸ்வரஸ்தானம் ரிஷபத்திற்கோ, காந்தாரத்திற்கோ அடிப்புடையாக இருக்கலாம். ஸ்வர ஸ்தானம் காந்தாரத்திற்குரியது. ஆறாவது <u>ஐந்தாவது</u> மத்யமத்தின் வகைகளுக்கு ஸ்தானமும் ஸ்தானமும் ஏழாவது ஆதாரமாக உள்ளன. ஒன்பதாவ ுஸ்தானம் தைவதத்தினுடையது. பதினொன்றும் தைவதத்திற்கோ நிஷாதத்திற்கோ பத்தாவதும் ஆதாரமாக உள்ளன. பன்னிரண்டாவது கடைசி ஸ்வர ஸ்தானம் நிஷா தத்தினுடையது.

| Transfer Transfer | NE PRINCIPAL STREET, S |  |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| apailt apailt an  | <b>សំណ</b> ប្រវេ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| il othe           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                   | ஷட்ஜம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| *                 | ரிஷபம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| , }               | ரிஷபம் அல்லது காந்தாரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ħ                 | காந் <i>தா</i> ரம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| u                 | மத்யம்மம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 7                 | மத்யம்மம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 8                 | பஞ்சமம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| 9                 | தை <b>வ த</b> ம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| 10                | தைவதம் அல்லது நிஷாதம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 12                | நிஷா தம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |

நிந்த ஸ்வரஸ்தானங்களுக்குப் பெயர்களும் இடப்பட்டிருக்கின்றன. நிலைகளைக் கீழே காணலாம். ரி, க ஆகிய சொற்களின் உயிரெழுத் நித்களை மாற்றியும் இந்த ஸ்வரதானங்களுக்குப் வேறு பெயர்கள் நிடப்பட்டிருக்கின்றன.

#### ஸ்வரஸ்தானங்கள்

| எண்        | பெயர்                                  |                 |
|------------|----------------------------------------|-----------------|
| 1          | ஷட்ஜம்                                 | <sup>.</sup> ໜ  |
| 2          | சுத்தரிஷபம்                            | . <b>ர</b>      |
| <b>3</b> , | ( சதுச்ரு திரிஷபம்<br>( சுத்தகாந்தாரம் | ரி<br>க         |
| 4          | {ஷட்ச்ருதிரிஷபம்<br>ஸாதாரண காந்தாரம்   | <u>ரு</u><br>தி |
| 5          | அந்தர காந்தாரம்                        | கு              |
| 6          | சுத்தமத்யமம்                           | Ю               |
| 7          | ப்ர <b>திமத்யம</b> ம்                  | மி              |
| 8          | பஞ்சமம்                                | u .             |
| 9          | சுத்ததைவ தம்                           | த               |
| 1 <b>0</b> | ு சதுச்ருதிதைவதம்<br>  சுத்த நிஷாதம்   | த<br>ந          |
| 11         | ∤ ஷட்ச்ருதிதைவ தம்<br>∤ கைசிகிநிஷா தம் | <b>து</b><br>நி |
| 12         | காகலிநிஷா தம்                          | நு              |

இங்கு கவனிக்க வேண்டிய**து என்னவேன்றால் பாடு**ம்பொழுது: ஸரிகம்பத்தி சொற்களையே **பயன்படுத்**த என்ற வேண்டும் -ரு, கு, மி என்று பாடக்கூடாது. மேலே காணப்படும் பட்டியலில் 3, 4, 10 மற்றும் 11வது எண் ஸ்வர ஸ்தானங்கள் ஒவ்வொன்றும் இரண்டு ஸ்வரங்களுக்கு ஆதாரமாக உள்ளன. உதாரணமாக 3வது ஸ்வரஸ்தானம் காந்தார ஸ்வரத்தின் ஆதாரமாக அமைந் தால், அதை சுத்த காந்தாரம் என்றும், அதே ஸ்வரஸ்தானம் ரிஷபஸ்வர த்தின் அடிப்படையாக அமைந்தால் *சதுச்ரு* தி அ து ரிஷபம் என்றும் அழைக்கப்பெறும்.

பொதுவாக இசையில் ஸ்வரங்களின் ஒலி நிலைகள் அல்லது நிற்கும் இடங்கள் பன்னிரண்டுக்கும் மிக அதிகமானவை. ஆதலால் ஸ்வரஸ் தானங்களும் கணக்கற்றவை. ஆனால் எளிதில் புரிந்து கொள்வதற் காக ஸ்வரஸ்தானங்களின் எண்ணிக்கை பன்னிரண்டாக நிர்ணயிக்கப் பட்டிருக்கிறது. அதுனால் ஒவ்வொரு ஸ்வர ஸ்தானமும் அதைச் சுற்றியுள்ள பல நிலைகளை மற்றும் நிற்கும் இடங்களை குறிக் கின்றது. ஆகையால் ஸ்வர ஸ்தானங்கள் ஸ்வரங்களை அடைய யாளம் காட்டப் பயன்படுத்தப்படும் ஒலி நிலையங்கள். தற்போது வழக்கத்தில் ஒரு ஸ்வரத்தை அதன் ஸ்வரஸ்தானத்தின் பெய ாாலேயே அழைகின்றோம். உதாரணமாக, ஒரு ராகத்தில் காந்தாரத்தின் ஸ்வரஸ்தானம் அந்தர காந்தாரமாக இருந்தால் அந்தஸ்வரமே அந்தர காந்தாரம் என அழைக்கப் பெறுகிறது. ஆனால் நுட்பமாகப் பார்த்தால், ஷட்ஜம், ரிஷபம் முதலியனவே ஸ்வரங்களின் பெயர்கள். சுத்தரிஷபம், சதுச்ருதிரிஷபம் முதலியவை • ஸ்வரஸ்தானங்களாகும்.

#### ச்ருதி

எப்படி ஸ்வரஸ்தானம் என்பது ஸ்வர வகைகளை அடை யாளம் கண்டு கொள்ள ஒரு அடிப்படைக் கருத்தாக இருக்கிறதோ, அதே போல ச்ருதி என்ற சொல் ஸ்வர ஸ்தானங்களை நிர்ண யிக்கப் பயன்படுகிறது. ஸ்வர ஸ்தானங்களின் அடிப்படையில் எவ்வாறு ஸ்வர வகைகள் வேறுபடுத்தப்படுகின்றனவோ அதே போல ச்ருதி, ஸ்வர ஸ்தானங்களின் நடுவேயுள்ள இடைவெளி யைக் கணக்கிடும் அளவுகோலாகப் பயன்படுகிறது. அதாவது ச்ருதி ஸ்வரங்களின் ஒலிப் பிரிவுகளை அளக்கிறது.

ஸ்வர ஸ்தானங்களின் நடுவேயுள்ள பெரிய இடைவெளியை அளக்கப்பயன்படுத்தப்படும் ஒரு சிறிய இடைவெளி 'ச்ருதி'யாகும். எப்படி ஒரு குறிங்பிட்ட நீள அளவால் (உதாரணமாக 'மீட்டர்') அதைவிட நீளமுள்ள துணிகளை நம்மால் அளக்க முடிகிறதோ, அதே போல ச்ருதி அளவால் நாம் பெரிய ஒலி இடைவெளி களை 'த்விச்ருதி' என்றும் 'சதுச்ருதி' என்றும் 'ஷட்ச்ருதி' அளிக்கில் நோம். ஆனால் மீட்டர், மைல் என்ற அளவு இணைப் போல சிருதி என்பது துல்லியமான, நன்கு வரையறுக்கப் அளில்லை. அது ஒரு தேக்கரண்டி சர்க்கரை அல்லது ஒரு தேக்கரண்டி சர்க்கரை அல்லது ஒரு கேக்கரண்டி சர்க்கரை அல்லது ஒரு சேக்கரண்டி சர்க்கரை அல்லது நிறிய ஒரு தேர்ராயமான அளவு. ஒரு ஒலி மற் நிறிய வர்ந்ததாகவோ தாழ்ந்ததாகவோ இருக்கின்றது பெடிகளை பிறா நிறிய ஒலி இடைவெளிதான் ச்ருதி. இதிலிருந்தே நிரிய சிருநி என்பது ஒரு தோராயமான அளவு என்பதை அறி இடிபிறாம். இது இராகங்களில் உள்ள ஸ்வரங்களை வகைப்படுத்தப் பாடிகளின் அளவுகேரல். இது பௌதிகத்திலுள்ள நினியர், சேனைர்ட் போன்ற அளவுகளிலிருந்து வேறுபட்டது.

பெருநி அளவின் அடிப்படையில்தான் நாம் தோடி இராகத்தின் பிரைபத்தின் இடைவெளியை இரண்டு ச்ருதி என்று கூறி, அதை பைபாளி ராகத்திலுள்ள நான்கு ச்ருதி ரிஷபத்திலிருந்து வேறுபடுத்து நிரேமம். அதனால்தான், நாம் மூன்றாவது ஸ்வர ஸ்தானத்தை 'சநுச்ருதி ரிஷபம்' என்று அழைக்கிறோம். ஏனெனில் இந்த ஸ்வர ஸ்தானத்திற்கும் ஷட்ஐத்திற்கும் இடையே நான்கு ச்ருதிகள் உள்ளன. (ஸம்ஸ்க்ருதத்தில் 'சது' என்ற சொல்லிற்கு நான்கு என்று பொருள்). அதே போல நான்காவது ஸ்வரஸ்தானம் ஷட்ஐத்திலிருந்து ஆறு ச்ருதி இடைவெளியிலுள்ளது. அதனால் அது ஷட்ச்ருதி ரிஷபம் என்று அழைக்கப் பெறுகிறது. (சமஸ் கிருதத்தில் 'ஷட்' என்றால் ஆறு).

என்ற பொருளைத் தவிர மற்ற அளவு பொருள்களிலும் ச்ருதி என்ற சொல் இசையில் பயன்படுகிறது. தென்னக இசையில் உதாரணமாக, ஒரு பாடகன் வாக்யக் கலைஞன் எந்த ஒலி நிலையில் மத்யஸ்தாயி ஷட்ஜக்கை நிறுத்துகிறானோ, அதை அவனது ச்ருதி என்று கூறுகிறோம் ஒரு பாடகனால் எந்த ஒலி நிலைக்குக் கீழே குறைந்த பட்சம் ஐந்து ஸ்வரங்கள் பாடமுடியுமோ, அந்த ஒலி நிலையில் அவன் தன் மத்ய ஸ்தாயி ஷட்ஜத்தை நிலைநாட்டுகிறான். ஒரு நரம்புக் கருவியில் தந்தி மிகத் தொய்வாகவோ விரைப்பாகவோ இல்லாமல் இருப்பதற்கு எந்த ஒலி நிலையில் நாம் மத்ய ஷட்ஜத்தை நி**றுத்**துகிறோமோ அதுவே வா த்ய த்தின் அந்த இச் சுரு**தியை** ஆதாரச்ருதி என்று கூறுவர். கொள்ளவேண்டும்.

ஸ்தாயி ஷட்ஜம் ச்ருதியிலிருந்து விலகாமலிருப்பதற்கு மூதியைத் தொடர்ந்து ஒலித்துக் கொண்டிருக்கும் ஒரு கருவி பயன்படுத்தப்படுகிறது. இது ச்ருதிவாத்யம் என்றும், ச்ருதி என்றும் கூறப்படுகிறது. தம்புரா, ஒத்து மற்றும் ச்ருதிப் பெட்டி ச்ருதியை ஒலிப்பதற்குப் பயன்படுத்தீப்படுகின்றன.

சிற்சமயங்களில் குறிப்பிட்ட (influencialments) (infe பார ல்கள் இசைக்கும் போது, ச்ரு தியின் மகும வ் ஆப் மி 101. 1 ஆண்கு, ஷட்ஜத்திலிருந்து மத்யஸ்தாயி மத்யமத்திற்கு மார்த்தி வை த்துக் கொள்வது வழக்கமாயிருந்து வருகிறது. இந்த உயர்ந்**த** மத்யஸ்தாயி ஷட்ஜத்தை நிறுத்துகிறோம். நிலை இவ்வா று சேர்ந்த ச்ருதியை மத்யமச்ருதி என்று அழைக்கிறோம்.

#### வாதீ, ஸம்வாதி, வாவதி அனுவாதி

்ஸ்வரங்களிடையே ஒரு ஸ்தாயி என்பது அடிப்படையான உறவை (ஓரு ஸ்வரம் இன்னொரு ஸ்வரத்தைப் போல இரட்டிப் இருப்பது) எவ்வாறு நிலை நாட்டியது என்பதை மேலே கண்டோம். இதனால் இசையில் வரும் ஸ்வரங்களுக்கு வெவ்வேறு ஒரு ஸ்தாயியிலுள்ள பெயர்கள் கொடுக்காமல் பெயர்களையே மற்ற **ஸ்தாயியிலு**ள்ள ஸ்வரங்களுக்குக் கொடுக்க ஆனால் ஒரு • ஸ்தாயியிலுள்ள ஏழு ஸ்வரங்களிடையே நிலவும் உறவுகள் வாதி-ஸம்வாதி, வாதி–விவாதி மற்றும் வாதி–அனுவாதி என்று வகைப்படுத்தப்பட்டிருக்கின்றன. இந்த உறவுகளின் அடிப் படையில்தான் இசை வடிவங்கள் உருவாகின்றன.

என்பது ஸ்வரங்களின் சேர்க்கையால் ஆக்கப்படும் வடிவம். அவற்றில் சில ஸ்வரங்கள் இசை உயிர் நாடியாயிருக்கின்றன. இசை வடிவங்களில் இவை வேருண்றி யிருக்கின்றன. அவை மீண்டும் மீண்டும் வரும்: அந்த இசை வடிவம் அவற்றைச் சுற்றிப் பின்னப்பட்டது போல தோன்றும். ஸ்வரங்களை வாதி என்று கூறுவர். இந்த ஸ்வரங்களுடன் ஒத்து இசைவாக ஒலிக்கும் ஸ்வரங்கள் ஸம்வாதி என்று அழைக்கப் பெருகின்றன. அவைகளும் இசை வடிவத்தில் மிகுதியாக பெறும். அவைகளினால் இசை வடிவத்தில் இனிமை கூடுகிறது. சில ஸ்வரங்கள் வாதி ஸ்வரங்களுடன் ஒவ்வாது ஒலிக்கும். இசை வடிவங்களில் இவற்றைச் சேர்ப்பதைக் குறைத்தால் நலம். இவை விவாதி எனப்படும். இவைகளைத் தவிர மற்றும் சில ஸ்வரங்கள் இனிமையை அதிகரிக்காமலும் இசைவடிவின் ்**கு**றைக்காமலும் இடம் பெறுகின்றன. இவைகள் அனுவாதி ஸ்வரங்கள். ஆதலால் வடிவத்தில் காணப்பெறும் இசை ஸ்வரங்களை ஸ்ம்வாதி, விவாதி, அனுவாதி என்று வகைப்படுத்தலாம்.

ஸம்வாதி: ஸம்வாதி உறவு முதன்மையாக ஷட்ஜத்திற்கும் பஞ்சமத்திற்குமிடையேயும், ஷட்ஜத்திற்கும் மத்யமத்திற்கிடையேயும் அறியப்படுகிறது. இங்கு மத்யமம் என்பது சுத்த மத்யமத்தைக் குறிக் கிறது. வேறு எவையேனும் இரு ஸ்வரங்களிடையே ஷட்ஜ-பஞ்சம இடைவெளியோ ஷட்ஜமத்யம் இடைவெளி நிலவினால், அவை களிடையேயும் ஸம்வாதி உறவு அறியப்படுகிறது. ஷட்ஜ-பஞ்சம ∰ஊடங்களி கொண்ட ஸ்வரங்களிடையே நிலவும் ஸ்வர்திக்கு ஆதா இராந்தாராய எப்பா என்றும் ஷட்ஜ-மத்யம் இடைவெளி கொண்ட ஊர்கமாகிக்கு ஷட்ஜ மத்யம் பாவம் என்றும் பெயர்.

டியிழ் கொருக்கப்பட்டுள்ள பட்டியலில் 'ஷட்ஜ—பஞ்சம' பாவ காககாகி ிறுபடிகளும், ஷட்ஜ—மத்யம ஸம்வாதி ஜோடிகளும் காகாதுக்கப்பட்டிகுள்கின்றன.

ஸ–ப ்ஸம்வாதி

|   | வாதி                                 | ஸம்வாதி                             |
|---|--------------------------------------|-------------------------------------|
| 1 | வுட் ஐம்                             | பஞ்சமம்                             |
| 2 | சுத்த ரிஷபம்                         | சுத்ததைவதம்<br>^                    |
| 3 | சதுச்ருதி ரிஷபம்<br>சுத்த காந்தாரம்  | சதுச்ருதி தைவதம்<br>சுத்த நிஷாதம்   |
| 4 | ஷட்ச்ருதி ரிஷபம்<br>சாதாரண காந்தாரம் | ஷட்ச்ருதிதைவ தம்<br>கைசிகி நிஷா தம் |
| 5 | அந்தர காந்தாரம்                      | காகலி நிஷாதம்                       |
| 6 | சுத்த மத்யமம்                        | ஷட்ஜம் (தாரஸ்தாயி)                  |

ஸ–ம ஸம்வாதி

|   | வா தி                                | ஸம்வா தி                           |
|---|--------------------------------------|------------------------------------|
| 1 | ஷட்ஜம்                               | சுத்த மத்யமம்                      |
| 2 | சுத்த ரிஷபம்                         | ப்ரதி மத்யமம்                      |
| 3 | சதுச்ருதி ரிஷபம்                     | பஞ்சமம் .                          |
|   | சுத்த காந்தாரம்                      |                                    |
| 4 | ஷட்ச்ருதி ரிஷபம்<br>சாதாரண காந்தாரம் | சத்த தைவதம்                        |
| 5 | அந்தரகாந்தாரம்                       | சதுச்ருதி தைவதம்<br>சுத்த நிஷாதம்  |
| 6 | சுத்த மத்யமம்                        | ஷட்ச்ருதி தைவதம்<br>கைசிகி நிஷாதம் |

ஒரு ஸ்வரத்தினுடைய ஸம்வாடு ஸ்வரம் (ஸ் ப அல்லது ஸை—ம இடை வெளியில்) உயர்வாகவோ (higher) அல்லது தாழ் வாகவோ (lower) இருக்கலாம். அதாவது ஷட்ஜம் ஸ்வரத்தின் ஸை—ப ஸம்வாதி பஞ்சமம் உயர்ந்த நிலையில் இருக்கிறது. பஞ்சம ஸ்வரத்தின் தாழ்ந்த நிலையிலுள்ள ஸ—ப ஸம்வாதி ஷட்ஜமாகும இவ்வாறு ஷட்ஜமும் பஞ்சமும் ஒன்றுக்கு ஒன்று ஸம்வாதி. இதே போல ஷட்ஜ ஸ்வரத்திற்கு தாழ்ந்த நிலையில் உள்ள ஸ—ப ஸம்வாதி ஸ்வரம் மந்த்ர ஸ்தாயி மத்யமம் ஆகும்.

இசைப்பாடல்களின் அமைப்பில் ஸம்வாதித்வம் நிலவுவதை நாம் காணலாம். ஒரு பாடலில் பல்லவியின் தொடக்க ஸ்வரமும் அனுபல்லவியின் தொடக்க ஸ்வரமும் பொதுவாக ஸம்வாதி உறவு கொண்டிருப்பது இயல்பு.

**விவாதி:** தற்காலத்தில் தென்னக இசையில் குறிப்பிட்ட சில ஸ்வர ஜோடிகளிடையிலேயே விவாதி உறவு அறியப்படுகிறது. அவை

#### வர தீ

#### விவாதி

சுத்த ரிஷபம் சுத்த காந்தாரம் ஷட்ச்ருதி ரிஷபம் அந்தரகாந்தாரம் சுத்த தைவதம் சுத்த நிஷாதம் ஷட்ச்ருதி தைவதம் காகலி நிஷாதம்

விவாதி ஸ்வரங்கள் நிலவும் ராகங்கள் விவாதி ராகங்கள் என்று அழைக்கப்படுகின்றன. உதாரணமாக, வராளி, நாட்டை சந்த்ரஜ்யோதி முதலியவற்றை சொல்லலாம்.

அனுவாத்: எந்த இரு ஸ்வரங்களிடையே ஸம்வாதி உறவோ அல்லது விவாதி உறவோ காணப்படுவதில்லையோ அவை அனுவாதி ஸ்வரங்கள் என்று செல்லப்படும். உதாரணமாக, ஷட்ஜம்–சதுச்ருதி ரிஷபம், சாதரண காந்தாரம்– பஞ்சமம். இசைப் பாடல்களில் சில சமயங்களில் பல்லவி, அனுபல்லவி தொடக்க ஸ்வரங்களிடையே அனுவாதி உறவு காணப்படுகிறது.

#### ஸ்வரங்களின் இடுபெயர் தொகுதி

இதுவரை நாம் இசையின் ஸ்வர அம்சத்தில் இடம் பெறும் சில அடிப்படைக் கலைச் சொற்களைக் கண்டறிந்தோம். இனி, ராகத்தைப் பற்றித் தெரிந்து கொள்ள முயல்வோம். இசை வடிவங்களின் அடிப்படையாக உள்ளது ராகம். ராகங்கள் பல. ு அப்பால் அளவகளைப் பற்றிப் பொதுவாக அறிந்து கொள் அக்பாக, அளவகளை வகைப்படுத்துவது அவசியம். அதை தொடங்கு புகூ, ஸ்வரங்கள் மற்றும் ஸ்வர ஸ்தானங்களின் பெயர்களை புப பீளாடும் ஒருமுறை பார்க்கலாம். இவைகளை முன்பே ங்கூசிக்குவரேயர். ஆனாலும், இங்கு பொருட்களைப் பற்றி விகுதிக்காபல், பெயர்களை மட்டும் கொடுக்கிறோம்.

|            | ஸ்வரங்கள்          | – பெயர்கள் |
|------------|--------------------|------------|
| 1          | ஷட்ஜம்             | av         |
| 2          | ரி <b>ஷபம்</b>     | मी .       |
| 3          | கா <b>ந்தா</b> ரம் | <i>5</i> . |
| <b>4</b> . | மத்யமம்            | ιĎ         |
| 5          | பஞ்சமம்            | ப          |
| 6          | தைவதம்             | த          |
| 7          | நிஷா தம்           | நி         |
|            |                    |            |

ஸ்வரஸ்தானங்கள் — பெயர்கள்

| ஸ்வரஸ்தான எண் |                         | பெயர்    |        |
|---------------|-------------------------|----------|--------|
| 1             | ஷட்ஜம்                  | m        | To     |
| 2             | சுத்த ரிஷபம்            | $\sigma$ | (ii)   |
| . <b>3</b>    | சதுச்ரு திரிஷபம்        | пЯ       | (iii)  |
|               | சுத்த காந்தாரம்         | க        | (vi)   |
| 4             | ஷட்ச்ருதி ரிஷபம்        | ்ரு      | (v)    |
|               | சாதாரண காந்தாரம்        | க        | (vi)   |
| 5             | <b>அ</b> ந்தர காந்தாரம் | கு       | (vii)  |
| 6             | சுத்த மத்யமம்           | ro       | (viii) |
| 7             | ப்ர திமத்யமம்           | மி       | (ix)   |
| 8             | பஞ்சமம்                 | ப்       | (X)    |
| 9             | சுத்த தைவதம்            | த        | (Xi)   |
| 10            | சதுச்ரு இதைவதம்         | த        | (xii)  |
|               | சுத்த நிஷாதம்           | ந        | (xiir) |
| 11            | ஷட்ச்ருதி தைவதம்        | . து     | (ViV)  |
|               | கைசிகி நிஷாதமும்        | நி       | (XV)   |
| 12            | காகலி நிஷாதம்           | நு       | (xvi)  |

ஏழு ஸ்வரங்களின் வகைகளை நிர்ணயிக்கப் பன்னிர**ண்**டு ஸ்வர ஸ்தானங்களை மேலே கண்டோம். ஆனால் சில சமயங் தளில் ஒரு ஸ்வர ஸ்தானமே இரண்டு ஸ்வர வகைகளுக்கு ஆதார மாக இருப்பதால், ஸ்வர ஸ்தானங்களின் பெயர்களின் எண்ணிக்கை பன்னிரண்டிற்கும் அதிகமாக உள்ளது. உதாரணமாக நான்காவது ஸ்தானம் ரிஷப ஸ்வர வகையின் ஆதாரமாக போது அதை ஷட்ச்ருதி ரிஷபம் என்கின்றோம். ஆனால் அதே காந்தாரத்தின் அடிப்படையாக இருக்கும்போ து அதை சாதாரண காந்தாரம் என்று அழைக்கிறோம். ஆகையால் ஸ்வரஸ்தானங்களின் எண்ணிக்கை பன்னிரண்டாக இரு<u>ந்தாலு</u>ம் அவைகளுக்கு அளிக்கப்பட்ட பெயர்களின் எண்ணிக்கை பன்னிரண் டாக இருந்த<u>ா</u>லும் அவைகளுக்கு அளிக்கப்பட்ட பெயர்களின் எண்ணிக்கை பதினாறாக உள்ளது. இரண்டு பெயர்கள் உள்ள ஸ்வரதானங்கள் 3, 4, 10, 11.

ஸ்வர வகைகளுக்கு ஆதாரமாக உள்ள ஒரே ஸ்வர ஸ்தானத்தைப் பற்றி ஒன்றை நாம் அறிந்து கொள்வது அவசியம். ஸ்வரஸ்தானம் ரிஷபத்திற்கு ஆதாரமாக இருந்தால் இரண்ாவது மூன்றாவது ஸ்வரஸ்தானம் காந்தாரத்தை குறிப்பிடும். அதாவது ராகத்தில் காந்தாரம் இருக்குமேயானால், சுத்த ஒரு ரிஷ**ப**மும் இருக்க வேண்டியது அவசியம். அதே சுத்த இரண்டாவது அல்லது மூன்றாவது ஸ்வரஸ்தானம் ரிஷபத்தின் ஆதாரமாக இருந்தால்தான் நான்காவது ஸ்வரஸ்தானம் கார த்தைக் குறிப்பிடும். உதாரணம்: சுத்த ரிஷபம்— சாதாரண காந்தாரம், சதுச்ருதி ரிஷபம் — ஸா தாரண காந்தாரம். நான்காவது மேலும் ஸ்வரஸ்தானம் ரிஷபத்திற்கு ஆதாரமாக இரு்ந்தால் காந்தாரம் ஐந்தாவது ஸ்வரஸ்தானத்தில்தான் இடம் உதாரணம் – ஷட்ச்ருதி பெறும். ரிஷபம் — அந்தரகாந்தாரம். நிலைமை தைவத நிஷாதங்களிடையே நிலவுகிறது. அடுத்து இதே வரும் இவற்றைத் தெளிவாகக் காணலாம். விஷயங்களில்

# 3<sub>.</sub> ராகத்தின் கருத்<mark>து, முக்கியத்துவம்,</mark> விரிவு, பகுப்பு

i ticon fra meth.

பாரு, இசையின் அடிப்படைகள் பாவம், ராகம், தாளம். கருத்து பாடகரின் அனுபவத்தினைப் பாட்டில் பாகம் என்பதின் இசையிலும், வரப்படு*கு*யாகும். நாட்டியத்திலும் பாவம் அத்ரார வசியமான அம்சம். இக்கலைகளின் உணர்ச்சிகளைப் பாவர்தின் மூலம் வெளிப்படுத்துகிறோம். தென்னிந்திய நாட்டியக் பரத நாட்யத்தில் பாவங்கள் கைகளின் முத்திரை சுஸ்லயான களாலும், முகத்தினாலும், இன்னும் கால்களினாலும், காட்டப்படுகின்றன. அசைவகளினாலு ம்

இசையையே ஒரு தனி மொழியாகக் கருதலாம். பாட்டில் காணப்படும் வார்த்தைகள் வாக்கேயகாரர்களின் எண்ணங்களை யும், அனுபவங்களையும், இன்னும் சில சூழ்நிலைகளின் வர்ண ணைகளையும் புலப்படுத்துகின்றன. இவை பாவத்தைப் பூர்ணமாக வெளிப்படுத்துவதாக இல்லை. ஏனெனில் பாடலில் இசையும் லயமும் கூட அம்சங்களாக இருக்கின்றன.

இனிமையான இசை, ராகம், லயம் எனப் பகுக்கப்படுகிறது. வார்த்தைகளின் மூலம் அறியப்படும் பாவம் அர்த்த பாவமென்றும், இசையின் மூலம் அறியப்படுவது ராக பாவமென்றும் கருதப்படு கிறது.

இசையின் மூன்று முக்கிய அம்சங்களாகிய பாவ, ராக, தாள முதலியவைகளில், ராகத்தை ஒரு துலாக் கோலின் மையமாகவும், பாவலயங்களைப் பக்க தட்டுகளாகவும் அமையப்படுத்தலாம். ஒரு கர்நாடக இசை உருப்படியில், இம்மூன்று அம்சங்களின் ஐக்கியத் தன்மையே குறிக்கோளாகக் காணப்படுகிறது.

ராகம் என்னும் சொல்லுக்கு உணர்ச்சி, கவர்ச்சி, பரிவு என்று பொருள் கொள்ளலாம்.

இசையானது உணர்ச்சிகளின் மொழியாகவும், கலைஞனின் அனுபவங்களை வெளிப்படுத்தும் கருவியாகவும் கருதப்படுவதால், பாவம் என்னும் அம்சத்தை, ராகச் சாரத்திலிருந்து பிரிக்க முடியாது. ராகங்கள் இசையின் உணர்ச்சிகளை எடுரொலிக்கின்றன. இவை மனோநிலையின் நுட்பமான விஷயங்களை மொழியின் மூலமாகவோ அல்லது மொழியில்லாமலுங் கூட விளக்குகின்றன. மேலும் நாடோடிப் பாடல்களில் 'ஏலலோ ஐலஸா' போன்ற அர்த்தமற்ற வார்த்சூதகளைப் பார்க்கிறோம். இருப்பினும் இவ்வெளிய பாட்டுகள் நமக்கு ஒரு மகிழ்ச்சியையும், நாட்டுப்பற்று முதலிய உணர்ச்சிகளையும்

டூறும் ,ராகத்தின் விவரணையில் ஓர் அடிப்படையான் 'லயம்' பெருகிக் கொண்டிருப்பதை நாம் உணருகிறோம். குறிப் பிட்ட 'தாளம்' என்று வெளிப்படையாகக் காட்டாமலே, அத னோடு இணைந்திருக்கும் ஒரு லய உணர்ச்சி வெளிப்படுகிறது.

்<sub>ர</sub>ாகம்' என்பது பழைமயானது. எந்தவிதமான விதிகளுக் கும் உட்படாதது. சாகித்யம், மொழி, குறிப்பிட்ட தாளம் என்பசைகளுக்குக் கட்டுப்படாதது. வரைமுறைக்குட்படாத இனிய நாதத்துடன் கூடிய அழகிய இசையும் ராகத்தின் சாரமாகக் கருதப்படுகிறது. இவ்வமைப்புகள் சாஹித்தியம் இல்லாது இருந்த போதிலு<sup>ம்</sup> இவற்றால் விளைவும் உணர்ச்சியின் எழுச்சி மிகப் பெரியதரகும். அதனால் இதனை வரையறுக்கப்படாத சங்கீதம் எனலாம். இத்தகைய மொழியல்லாது ஒருவரை வசியப்படுத்தும் எடுத்துக்<sup>தாட்</sup>டு வாத்திய இசை. ஆகவே ராகத்தை இசையில் உயிராகச் கருதலாம்.

ஸ்வரங்களாகிய அஸ்திவாரத்தில் எழுப்பிய கட்டடங்களே ஏயி ஆகும். இச்சுரங்களின் பிரயோகங்களாலும் இணைப்புக் களாலும், எளியதும், கடினமானதுமான அமைப்புக்குள் சேர்க்கப் இவ்வமைப்புகள் ஒவ்வொன்றும் தனி உருவங்கள் படுகின் ற<sup>ன</sup>் பெறுகின்<sup>றன.</sup> இதை விவரிக்க மனித வடிவத்தின் உவமையைக் காட்டல<sup>ரம்.</sup> உதாரணமாக மனித முகத்தில் இரு காதுகள், மூக்கு, வாய், நெற்றி என்பன பல உறுப்புகள். இவ்வுல திலுள்ள கோடானு கோடி மனிதர்களால் ஒபே மாடுரியானஇரு. முகங்களை<sup>ச்</sup> காணவியலாது. சாயல்கள் ମିକା போதிலுற், ஒரே அச்சில் அடித்தாற்போல் இரு முகங்களைக் காண இது போலவே இசையுலகிலும் இப்பெரிய வேறு முடியாது, பாட்டை நன்றாகவே காணலாம்.

ஆங்கிலத்தில் பாகம் என்றைம் கொல்றுக்கு, 'ஸ்கேல்' எனச் செல்வதுள்ளது. ஆனால் இது பா நிரோ பாகமன்ன லத்தின் சொல் ஆன் 'ஸ்கானா' என்பதிலிருந்து உருவானதாகச் கொரல்லப் படும். 'ஸ்கோலா' என்றால் ஏனி எனப்கியாகுள் முறையான ஏணிப்படி<sup>தனில்</sup> ஏறி இறங்குளது போல் வடிரி, க. ம. ப. த. நி என்ற சுரி<sup>ந்க</sup>ளு ஸ் சோல் ஸ்கோமியான ஸட் ஆக்ஸதாரம் சேர்த்த அன்பாட்டு 'ஆக்டோவ்' எனப்படும். இது எட்டு சுழங்களைக் நேதாண்டது பொது முறையில் இதை நாம் சீஸ்தாயி என்று நேதாக்கிறோம். இஆயுல் ஸ்தாயி என்பது 'ஸரிகமபதுநி' என்னும் தாக் கூட்டமோர்கும்.

சதா, ஸ்.தாயியில் உள்ள குறிப்பிட்ட **சுரங்களின் கட்டால்** படிய மருவாகிறது. இவை ஏழு அல்லது ஆறு அல்லது ஐந்து படை மண்ணிக்கையில் இருக்கலாம். கோமளம், தீவ்ர**ம் என்ற** வளைகளில் சேர்க்கைப்படி ராகத்தின் சுரங்கள் அமையலாம். முற்றவர். கிராமத்தில் நான்கு சுரங்களையே ஒரு ராகம் பெருந்தால், அவரோஹணக் கிராமத்தில் ஒன்று, இரண்டு அல்லது முன்று காங்கள் கூடுதலாகவரும். இவை முறைமாறி ஏறி இறங்கியும்

இந்த முறை ராகத்தின் இனிமையான விளைவைக் கருத்தில் தொண்டே கையாளப்படுகிறது.

இசையின் முக்கிய அடிப்படையான அம்சம் ராகமே. இன்னிசை யின் உருவகமாகும். இது சுரங்களின் சம்பந்தம் ஆதார ஷட் புலப்படுகிறது. இணையும் தனிப்பட்ட முறையில் **ை, ஆடன்** கரங்களின் அமைப்புக்க**ள**ாக ஸஞ்சாரங்கள், விஞ்ஞான முறைப் பரயும் நளினத்துடன் காணப்படுகின்றன. ஒவ்வோரு ராகத்திலும் கரங்களின் சேர்க்கைக்கு ஒவ்வொரு விதியுண்டு. அச்சேர்க்கைகளின் நில சஞ்சாரங்களின் ஒரே **ஒரு பி**ரயோகம் ராகச் சாயையைக் விஷேசமானதும் த**னி**த்தன்மை கொள்ளும் அளவுக்கு வாய்ந்ததுமாக அமைந்துவிடுகின்றன. உதாரணமாக ஸ க2 ரி2 க<sub>•</sub> ம் பத்த பஸ் என்று பாடப்பட்டவுடனே 'பேகடா' என இனங் கண்டு கொண்டு விடலாம். ஸ க<sub>1</sub> ரி<sub>2</sub> க<sub>1</sub> ம<sub>1</sub> பத<sub>1</sub> ப என்று பிர யோகப்பட்டவுடனே 'ஆனந்த பைரவி'யின் சொருபத்தைக் கண்டு கொள்ள முடியும்.

ஆரோஹண, அவரோஹணங் ஓவ்வொரு ராகத்திற்கும் களில் சுரங்களின் கிரம அமைப்பு நிர்ணயிக்கப்பட்டுள்ளது. இதன் அடிப்படையிலே ராகம் அமைக்கப்படுகின்றது. ஒவ்வொரு ராகத்தின் அமைப்பிற்கும் ஒவ்வொரு தனித்தன்மை உள்ளது. இந்த அமைப்பே பிரயோகம் அழகான வடிவுடன் ராகச் சொருபம் எனப்படும். சம்பிரதாயமான அம்சம் ராக விவரிப் அமைவ*து* சிறப்பாகும். பான லக்ஷணங்களுடன் கூடிய ராக ஆலாபனைக்குப் பிரதான மான அம்சம். ராக ஆலாபனையில் லக்ஷணத்துக்குரிய விதிமுறை ஏற்ப மிதமான படிகளுடன் கையாள வேண்டும்: ராக ஆலாபனை மனோ <u>தர்மத்து</u>டன் செய்ய வேண்டியது. இ**தை** ஸஞ்சாரங்களின் விரிவு எனச் சொல்லலாம். இந்த ஆலாபனை என்பது, உருப்படிகளைப் பாடும் முன் செய்யப்படும், விருத்தங்களும், சுலோகங்களும் ஆலாபனையில் அமையப்படு கின்றன. ரடிக ஆலாபனையானது ஓர் உருப்படியாகவோ, ஒரு இசைப்பாடலாகவோ ஒப்பிக்கக் கூடாது. மனோ தர்மத்தை யொட்டி ஒரு கட்டுரையைப் போல் கற்பனைத் திறனுடன் விஸ் தரிக்கப்பட்ட வேண்டும். ஆரம்ப மாணவனின் ராக விவரிப்பு சுத்தியானது இசை ஞானத்துடன், சிறந்த முன்னணிப் பாடகர்கள், கலைஞர்கள் முதலியோர்களின் ராக விஸ்தாரங்களைக் கேட்டுக் கேட்டுப் பெற்றகேள்வி ஞானத்துடன் நம்பி உண்டாவது. ராக ஆலாபனை முயலுவதற்கு ஸ்வர ஞானம் அவசியமாகிறது.

இந்திய இசையில் ராகம் எனும் அம்சம் வளர, வளர ராகங் **களின்** தனித்தன்மை, சிறப்பு, ஸம்ப்ரதாயம் முதலியவைகளை வளர்க்கச் சட்ட திட்டங்கள் வகுக்கப்பட்டன. இவற்றின் பெயர் ராக லக்ஷண மெனக் கூறலாம். ராகங்களின் வரைமுறைகள் 🗠 **#**L\_L திட்டங்கள் அதிகமாக இருப்பினும், இத்துறையில் சக்தி, அதாவது மனோதர்மத்திற்கு அதிக வாய்ப்பு உண்டு. ராக ஆலாபனையை விவரிக்கப் புத்தக அறிவு மட்டும் போதாது. நடைமுறை <sup>`</sup>ராகங்களின் கண்ணுக்குப் புலனாகும் உருவங் ராகலக்ஷணங்களின் ஒரு நடைமுறை அறிவு, ராகங்களின் ஆரம்பம், பழங்குடிப்பாடல், நாடோடிப்பாடல்கள் , படைப்புகள், பக்திப் பாடல்கள் இன்னும் சாஹித்ய கர்த்தாக் கவிதைப் இசைப்படைப்புகள் முதலியவைகளிலிருந்து உண்டாயிற்று என விளங்குகின்றது.

இன்னிசையின் பரம்பரைச் சொத்து இந்திய பன்னர்களின் ராகங்களேயாகும். மேலும், இவர்கள் ஒரு ராகத்தில் ஒரு ஒரு உருப்படியையே இயற்றியிருக்கலாம். ஆனால் இந்த ஒரு உருப்படியில் அடங்கியிருக்கும் ஸஞ்சாரங்களிலிருந்தும், ஸ்வரங்களின் படைப்புக்களிலிருந்தும் அந்த ராகத்தின் லக்ஷணங்கள் அனைத்தும் புலப்படும். இப்படிப்பட்ட படைப்பிற்குப் பற்பல எடுத்துக்காட்டு களை ஸ்ரீதியாகராஜருடைய கிருதிகளில் காணலாம். இப்படிப்பட்ட படைப்புகளைக் கற்றறிவதால் மாணவர்கள் லக்ஷணமான ஞானமும், லக்ஷிய ஞானமும் பெறவியலும். லக்ஷண **அறிவை விஞஞ**ான முறையோடு கற்கலாம். ஞானத்தால் புத்தக லக்**ஷிய** ஞானத்தால் நடைமுறைப் பயிற்சியும் அனுபவ அறிவும் புலனாகும். ஒரு ராகத்தின் இலக்கணத்தைச் சரிவர அறிவதற்கு இசையில் ஞோனமே உதவி புரியும். இவ்விரண்டு

அ. வடை (புடல் அ. அ. ட் அ. 11 11 26 வ்பவ மூர சூகல் அ Waria i IIII ininoll(360) . # 6000 d 3611 // 1 1 1 பாகளவர் கணே , வ்பகைய மன்பெர். அடிப்படையான mer of during the the பாடங் Luklim Lalias ા માલી હાઇકો இருக்க வேண்டும். சில கீதங்கள், (2)/6 25 கற்றபின், ஒனடவ ராகங்களான ஐந்து word some the street அதாவது ஊ மரங்கள ஆருக்கும் ராகங்களில், அதாவது மோஹனம், ஹம் ு ந்ததன்யாஸி, சுத்தஸாவேரி போன்ற ராகங்களைச் சில கமகங்களுடன் ராகஸ்வரூபங்களை நிலை நா**ட்டும்** அலங்கார **ஸா தனை**கள் மிகவும் பயன**ளி**க்கக் பிறகு (3) souson (11) மேல் கொஞ்சம் ஞானம் ஏற்பட்ட பக்குவ முதலிய கன்யாரவரி. சங்கராபரணம், தோடி, கரஹரப்ரியா บ บ ระกับระสมิจัง அலங்கார ′ஸாதகம் மாணவர்களுக்கு மிக்க பயன் அளிககக் கூடியதாயிருக்கும். இவ்வாறு படிப்படியாக ராகங்க**ளின்** அறிந்து கொண்டால் மனோதர்மத்துடன், ராகத்தின் சன்மையான விரிவுகளுடன் ராக ஆலாபனை செய்ய ஆ**ழ்ந்த** அரிவுடன் கையாள ஹேதுவாக இருக்கும்.

## இராகங்களின் பாகுபாடு

17—ஆம் நூற்றாண்டில் மேளகர்த்தா பத்ததியை உருவாக்கு வதற்கு முன்பு இராகங்களின் பாகுபாடு பல பத்ததிகளில் வழக்கில் இருந்தது.

இராகங்கள் பொதுவாக பழைய பத்ததியில் மூன்று பிரித்திருந்ததைக் காண்கிறோம். அதாவது சுத்த, சாயாலக, ஸங்கீர்ண மூறை. சுத்த இராகங்கள் என்றால் துய்மை யானவை. அதாவது சம்ப்ரதாய முறையில் சில விதிகளுக்குட்பட்டு பிரிக்கப்படும், இராகங்கள் சுத்த இராகங்**க**ள் என்று அழைக்கப் ஜனக இராகங்களின் ஜன்யங்கள் ஜனக இராகத்தில் பட்டன. ஸ்வரங்களை எடுத்துக் கொண்டால் அவை இந்தப் வரும் அதே பிரிவிற்குள் அடங்கும்.

சாயாலக என்றால் நிழல் என்று அர்த்தம். சில இராகங்கள் வேறு சில இராகங்களின் சாயலை ஒத்திருந்தால் அவை இப்பிரிவில் அடங்கும். சம்ப்ரதாயமாக வரும் இராகங்களில் சில பொதுவான ஸஞ்சாரங்கள் இருப்பதைக் காணலாம். சாயாலக இராகம் ஸாலங்க என்றும் ஸாலக இராகம் என்றும் அழைக்கப்படுகின்றன.

apalisti mui என்றால் களப்பு. வின இராகங்கள் அல்லது (Upair 11) இராகங்களின் சாயனைக் கொடன்படிருந்தாகுரம் அவற்றின் தனித்தன்மை நன்கு தெரியுமாறு அமைந்திருக்கும். இவை ஸங்கீர்ண இராகங்கள் என்று அழைக்கப்படுகின்றன. பல சாயல்கள் ஒன்று சேரும்போது ஒரு தனி ரூபம் வெளிப்படுகின்றது. அந்த இராகத்தின் ஸ்வரூபத்தை பதில்லை. அந்த இராகத்திற்கு உள்ள தனித்தன்மையை வெளிப் படுத்திக் காட்டுவதே முக்கியம். உதாரணமாக கண்டா இராகம், தன்யாசி, புன்னகவராளி மற்றும் ஆஹிரியின் சரயலைக் கொண் டிருந்தாலும் அதற்கென ஒரு தனி ஸ்வரூபம் இருப்பதைக் காண

சற்றுப் பின்னால் வந்த ஒரு இராக–பாகுபாட்டு முறை உத்தம– மத்திம– அதம என்னும் பிரிவாகும். இலக்ஷியத்தில் ஒரு ராகத்தை எவ்வளவு தூரம் கையாளலாம் என்பதைப் பொறுத்தே இவை இவ்வாறு அழைக்கப்பட்டன. ஆலாபனைக்கும், பாடல்களை இயற்றவும் ஏதுவாக அமைந்த இராகங்கள் உத்தம இராகஸ்கள் என்றும், ஏனையவற்றைவிட அவை உயர்ந்தவையாகவும் மத்திம இராகங்கள் ஆலாபனைக் கேற்றவை ஆனாலும் அவை அதிக அளவில் கையாளப்படாததால் உருப்படிகள் அவற்றில் இயற்றப்பட வில்லை. அதம இராகங்கள் வழக்கில் இருந்தாலும் ஆலாபனைக்கு ஏற்றதாக அமையாததால் இவ்வாறு அழைக்கப்பட்டன.

வட இந்தியாவில் இராக—இராகினி—புத்திரப் பாகுபாடு வழக்கில் இருந்தது. இவை ஆறு முக்கிய இராகங்களும் அவற்றிற் குத் துணையாக பல இராகினிகளும் இந்த இராக—இராகினி சேர்க்கையின் மூலம் கிடைத்த புத்திர இராகங்களாகும். பொதுப் படையாக பிரித்ததனால் கட்டாயமான விதிகளுக்குட்பட்டு இவை அமைக்கப்படவில்லை. சில கலைஞர்கள் இம்முறையைப் பின்பற்றி இராக—மாலா ஒவியங்களை அமைத்துள்ளார்கள்.

மூர்ச்சனையின் ஸ்வரங்களை மையமாகக் கொண்டு இராகங் களைப் பிரிக்கும் முறையும் இருந்தது. ஆரோஹணத்திலும், அவரோஹணத்திலும் வரும் ஸப்த ஸ்வரங்களை அவற்றின் கிரமத்தைக் கொண்டு கணிப்பதே ஒரு இராகத்தின் மூர்ச்சனை யாகும். ஒரு இசை ஸ்கேலை மூர்ச்சனை என்றும் அழைக்கலாம். இம்முறையில் ஒரு ஸம்பூர்ண மூர்ச்சனை ஏழு ஸ்வரங்களைக் ுக வெடகாகவும், ஷாட்வ மூரிச்சனை ஆறு ஸ்வரங்களையுடையு காக்கும், ஓயட்வ மூர்ச்சனை ஐந்து ஸ்வரங்கள் கொண்டி. காக்கும் அமையும்.

பூன்னு பொரு பாகுபாடு இராகங்கள் பிறந்த இடத்தைப் பாருக்கு அமைநிறது. ஒரு இடத்தில் ஏற்கனவே வழங்கி வரும் நிருக்கு அமைநிறது. ஒரு இடத்தில் ஏற்கனவே வழங்கி வரும் நிருகங்களில் இருந்தோ வரும் இராகங்கள் என்றும், பிற மாநிலங்களில் இருந்தோ வரும் இராகங்கள் பிருப்ப அல்லது தேசீ இராகங்கள் என்றும் அழைக்கப்படுகின்றன. கேச்ப இராகங்களின் ஸ்வரங்கள் கலைஞரின் வழி மற்றும் அவரின் விருபாகங்களின் ஸ்வரங்கள் கலைஞரின் வழி மற்றும் அவரின் விருபாகங்களின் ஸ்வரங்கள் கலைஞரின் வழி மற்றும் அவரின் விருப்பாத் இந்துஸ்தானி விரும் கர்னாடக இசையில் இசைக்கப்படும்போது இந்துஸ்தானி முறையில் இருந்து மிகவும் மாறு பாகுகின்றது.

தமிழக தமிழிசையில் இராகங்களின் பாகுபாடு நிலங்களின் பகையில் நிகழ்கிறது. அவை: முல்லை (காடும் காட்டைச் சார்ந்த இடமும்), குறிஞ்சி (மலையும் மலை சார்ந்த இடமும்), மருதம் பெயலும் வயல் சார்ந்த இடமும்) நெய்தல் (கடலும் கடல் சாந்த இடமும்), பாலை (மணலும் மணல் சார்ந்த இடமும்). இந்த இடங்களில் உள்ள இசை அந்த இடத்தின் பெயரைப் பெறுகிறது. முல்லைப்பண், குறிஞ்சிப் பண் முதலியன.

இராகங்களின் பிரிவு கன, பொதுப்படையான ஒரு என்பது. கன ராக ஸ்வரங்கள் முக்கியமாகத் தானத் தேஸ்யம் <u>தி</u>ற்கென கையாளப்படுகின்றன. தானம் என்பது தொம், நம், தம், துரிதகாலத்திலும் என்னும் பதங்களைக் கொண்டு -அனந்தம் மத்யம காலத்திலும் பாடப்படுவது. இந்த கன இராகங்களில் விளம்ப காலத்தில் இராக ஆலாபனை பாடினால் அவ்வளவாகச் சோபிக்காது. ஆதலால் அவை தானம் பாடுவதற்காகவே முக்கிய மாகக் கையாளப்பட்டன. முக்கிய கன இராகங்கள் ஐந்து. நாட, ஆரபி வராளி, ஸ்ரீராகம், கேதாரம், கௌளை முதலியனவும் முதலில் இவற்றுடன் சேர்க்கப்பட்டிருந்தன. நீண்ட ஆலாபனை தானம் பாடுவதால் தனித்தன்மை வெளிப் இராகம் நய இராகமாகும். பெரும்பாலான- இராகங்கள் நய இராகப் பிரிவில் அடங்கும். நய இராகங்கள் இரக்தி இராகங் கள் என்றும் அழைக்கப்படுகின்றன.

மற்றுமொரு பாகுபாடு கிராம, உப, சுத்த என்று வகுச்கப் பட்டுள்ளது. இந்தப் பாகுபாடு அவ்வளவு தெளிவாக இல்லை. எனினும் இதில் வரும் பல பெயர்கள் அட்டவணை எண்—1—ல் தரப்பட்டுள்ளது. காலத்திற்கேற்றபடி இராகங்களைப் பிரிக்கும் முறையையும் காண்கிறோம். ஒரு இராகத்திற்கும் அது பாடப்படு

**வத**ற்குரிய நேரத்திற்கும் ஒரு தொடர்பு இருக்க வேண்டும் **என்**று நிர்ணயம் செய்யப்பட்டது. இராகங்கள் விடியற்காலை, காலை, மதியம், பிற்பகல், மாலை, மாலை அந்திப் பொழுது (சந்தி), இரவு, நடு இரவு என்று பாடப்படும் நேர**த்தின்படி வசுக்**கப் பட்டது. இவ்வாறு நேரத்தின்படி இராகங்களைப் பாடும் ஒரு வழக்கம் இசைக்கலைஞர்களால் விடாது கடைப் **இன்று**ம் இந்துஸ்தானி **பிடிக்கப்**படுவதைக் காணலாம். ஆனால் *க*ர்**ன**ாடக கலைஞர்கள் இதற்கு முக்கியத்துவம் தரவில்லை. அவ்வளவு ஆனாலும் 'பூபாளம்' அதிகாலையிலும்,' பிலஹரி', 'கேதாரம்' சூர் யோதத்தின் போதும் பாடும் முறை இருந்து வருகிறது.

ஒரு பிரிவினர் ஒவ்வொரு இராகத்திற்கும் தனிரசம் அல்லது சுவையின்படி பாகுபாடு செய்துள்ளார்கள். இது குறிப்பாக நடன, நாடக அரங்குகளில் கையாளப்படுகிறது. இரஸங்கள் ஒன்பது. இவை 'நவரஸங்கள்' என்று அழைக்கப்படுகின்றன. அவை ஒன்பது வகையான சுவைகளை ஏற்படுத்துகின்றன. நவரஸங்களாவன:

> ச்ருங்காரம் வீரம் கருணை ரௌத்ரம் பயானகம் பீபத்ஸம் ஹாஸ்யம் அற்புதம்

சாந்தம்

கர்நாடக இசையில், இராகம் அனைத்துச் சுவைகளை உள்ளடக்கி ஒரு தனித் தன்மையை அழகுற காண்பிக்குமேயன்றி ஒரு இராகத்திற்கு இந்த ஒரு ரஸம்தான் பொருந்தும் என்று குறிப்பிட்டுச் சொல்ல முடியாது. அத்துடன் கர்னாடக இசை பக்தியை அடிப்படையாகக் கொண்டது. ஆகவே, இராகம் இசை யின் வேராக உள்ளது பக்தியை வெளிப்படுத்துவதற்கு உதவுகிறது.

பழந்தமிழர் இசையில் பக்திப் பாடல்களும் மெட்டுகளும் 'பண்கள்' என்றே அழைக்கப்பட்டதைக் காளவலாம். 'பள்ள' பொது வாக இராகத்தைக் குறிக்கின்றது. பாடும் காலத்தை ஒத்துப பள்களும் பிரிக்கப்பட்டன. அவை பிள்ளமுமாறு வருக்கப ரட்டவ

- . பகற்பண் பகலில் பாடப்படுபவவ
- . இரவுப்பண் இர**வி**ல் பாடப்**படுபவை**
- 3. பொதுப்பண் எப்போதும் பாடத்தகுந்தவை.

மேற்கூறிய இராகங்களின் பாகுபாட்டு முறைகள் சரித்திர முக்கியத்துவம் வாய்ந்தவையே தவிர காலப்போக்கில் மறைந்து போயின.

நவீன இராகப்பாகுபாடு ஜனக—ஜன்ய' பத்ததியில் 72 மேள பத்ததியாக உருவெடுத்தது.

#### 72 மேளகர்த்தா பத்ததி

72 மேளகர்த்தா பத்ததி நன்கு வரையறுக்கப்பட்ட ஒன்றாகும். அப்பழுக்கில்லாத இலக்ஷணக் கோட்பாடுகளை அடிப்படையாகக் கொண்டு இருப்பதால் இலக்ஷியத்திற்கு எல்லா வகையிலும் மேள ஏற்றதாக விளங்குகிறது. ஜனக இராகம், இராகம், மேளகர்த்தா இராகம், கர்த்தா இராகம், ஸம்பூர்ண இராகம், தாய் இராகம்,- அடிப்படை அல்லது முதன்மையான இராகம், ஆணிவேர் இராகம் முதலிய பதங்கள் யாவும் ஒரே அர் த்தம் கொண்டவை.

- ஸப்தஸ்வரங்கள் யாவும் வரிசைக்கிரமமாக இடம் பெறுதல் வேண்டும்.
- ஆரோனுணத்தில் ஸ்வரங்கள் ச்ருதியில் கிரமமாக படிப்படியாக ஏறியும், அவரோஹணத்தில் படிப்படியாக சுருதியில் இறங்கியும் அமைய வேண்டும்.
- 3. கோமளமோ அல்லது தீவ்ர ஸ்வரமோ ஆரோஹ ணத்தில் இடம் பெறும், அதே ஸ்வர வகைதான் அவரோஹணத்திலும் இடம் பெற வேண்டும்.

இந்த விளபங்களை எண்ணிப்பபர்க்கும் போது ஒரு பேனம் ஸம்பூர்களை இபாகமாகவும், கிரமமாகவும் ஒரிய வலைகளைச் சேசிந்த ஸ்வரங்களை ஆசோதுவளைத்திலும், அவசோதாவைத்திலும் கொண் நின்னது எண்று கூரணமம்.

நாட்டையும் வராளியும் மிகப் பழமையான (அ)ராகங்கள் . அக்குடன் ஜனக—ஜன்ய பத்ததி உருவாவதற்கு முன்பிருந்தே வழக்கில் இருப்பவை. அ<u>திலு</u>ம் நாட்டை இராகத்திற்கு அதிக முக்கியத் துவம் கொடுக்கப்பட்டது. அதை மங்களமான இராகமாகக் கருது வ தால் இன்றும் எந்தக் கோவில் விழாவிலும் ஆரம்ப இராகமாக **ய** பயோகிக்கப்பட்டு வருகின்றது. இசைக் கலைஞர்கள் டிறா மகத்தைக் கண இராகங்களுள் முதன்மையானதாகக் கருதுகின் இராகத்தின் ரிஷபம் சுத்த ரிஷபமும் அல்ல று வார். *நாட்டை* # (15 m)(15 B) ரிஷபமும் அல்ல. அது ஸாதாரண காந்தாரத்தின் றுடத்தை வகித்த ரிஷபம் என்று அழைக்கப்படுகின்றது. அது குறிப் பாசு ஷட்ச்ருதி ரிஷபம் என்று அழைக்கப்படுகின்றது. அதேபோல வாவாங்களின் உத்தராங்கப் பிரிவில் ஷட்ஸ்ருதி — தைவதம் கைசிகி — நிஷா தந்தின் இடத்தை எடுத்துக் கொள்கிறது. வராளி இராகத்தின் காந்தாரம் சதுஸ்ருதி ரிஷபத்தின் இடத்தை எடுத்துக் கொள்கிறது. 12/16 34 காந்தாரம் சுத்த காந்தாரம் என்று அழைக்கப்படு ஙிறது. இந்த காந்தாரம் மிகுந்த தனித்தன்மை வாய்ந்ததால் வராளி காந்**தா**ரம் என்று பெரி**யோர்கள் குறிப்பிடு** (g) //, was wat ஙிறார்கள். இந்த காந்தாரத்திற்கு சரிசம்மாக உத்தராங்க ஸ்வரத் தைவதத்தின் இடத்தை வகிக் *ிகாகுப்பி*ல் வருவ*து சதுஸ்ருதி* ூ)கற்கு சுத்த நிஷாதம் என்று பெயர்.

ஆகவே ஸ்கேலில் ஏழு ஸ்வரங்கள் பன்னிரண்டாக விரி வடைந்து மேலும் பதினாறாகியது. (அட்டவணை—2ஐப் பார்க் கவும்).

ு என்னுங்களைப் பாகுபாடு செய்வதற்கு உயிர் எழுத்து விகைகள் கையாளப்படுகின்றன. ஆனாலும் பொதுவாக எண் களைக் கொண்ட முறை கையாளப்படுகின்றது.

பிலிர்ஸ் முன் து. உயிர் வாழுத்து பரி இரிக் காளிரசுகையக் கொளிரமு விரைபு உள்ளக்களையக் கராட்டும் நமரு அரட்டிரைகள்ளர்:

| சுத்த ரிஷபம்               |          |            |
|----------------------------|----------|------------|
|                            | σ        | मी 1       |
| 77                         | ती       | fl 2       |
| ்ஷட்ஸ்ரு திரி <b>ஷப</b> ம் | ·        | ரி 3       |
| சு <b>த்</b> த காந்தாரம்   | æ        | க1         |
| சாதாரண காந்தாரம்           | க        | க் 2       |
| <b>அந்த</b> ர காந்தாரம்    | ்கு      | க <b>3</b> |
| <b>சுத்த மத்ய</b> மம்      | TD .     | ωI         |
| <i>ப்</i> ரதி மத்யமம்      | மி       | ம2         |
| சுத்த தைவதம்               | த        | <u>க</u> 1 |
| சதுஸ்ருதி தைவதம்           | த        | த2         |
| ஷட்ஸ்ருதி தைவதம்           | து       | த3         |
| சுத்த நிஷாதம்              | <b>5</b> | <u> </u>   |
| கைசிகி நிஷாதம்             | நி       | தா<br>நி 2 |
| காகலி நிஷாதம்              | நு       | நி3        |

ஸ்வரங்கள் இடம் பெறும் ஒவ்வொரு ஸ்வர**ஸ்**தானங் களையும் அட்டவணை இரண்டில் காணலாம். மேளகர் த்தா *்*பத்ததியில் பதினாறு ஸ்வரஸ்தானங்கள் அமைவதுடன், மேளகர்த்தா ஒரு பூரண ஒரு ஸ்கேல் ஸ்கேல் ஸ்வரங்களைக் கொண்டதாகவும், ஆக அதாவது ஒரே வகையான ஸ்வரங்கள் ஆரோகண, அவரோஹணங்களிலும் வரி**சையா**கவும்

ரி1 உடன் கூடிய மொத்த ரி–க வகைகள்: ரி1–க1, ரி1– க2, ரி1–க3.

ரி2 உடன் வரக்கூடிய மொத்த ரி–க வகைகள்:

ரி2—க2, ரி2—க3 (ரி2ம், க1ம் ஒரே இடத்தை வகிப்பதால் ரி2—க1 என்னும் வகை ஏற்பட வாப்பில்லை.)

ரி3 உடன் வரக்கூடிய ஒரே வகை ரி3—க3.

(ரி.3. க.3ஐ விட ஸ்ருதியில் உயர்ந்த ஸ்தானத்தை வகிப்ப தால் ரி.3 க.1 என்னும் வகையும் ஏற்பட வாய்ப்பில்லை ஸ்வர வரியைகள் மேனத்தில் படிப்படியாக ஸ்ருதியில் அதிகரிக்க வேண்டும், எஸ்ற போனஅளைத்திற்கு இது ஒத்து வராது. அதே போன்று சி.தம் க.2ம் ஒதோ இடத்தைக் கொண்டுள்ளதால் ரி.3 க.2 என்றும் வணக உருவாக வாய்ப்பில்ளை.) ஆகவே சியும் கவும் சேசுந்து அமையும் வகைகளின் மெயத்த எண்ணிக்**லக ஆறாகும். இதே** போல தவும் நியும் கூடி அமையும் **வகைகளும் ஆறாகும்.** (அட்டவணை எண். 32ஜர் பார்க்கவும்.)

வகைக்கும் தடநியின் ஆறுவகைகள் ரி கனின் ஒன்னொரு , வ்வாயக் வ இத்துடன் சுத்த டுபாருக்குப்படுகின்றன. பஞ்சமம் சேரும்போது ஒரு முழுமையான மேனகர்த்தா வாகின்றது. சுத்த மத்யம் மேளங்களின் மொத்த எண்ணிக்கை 6 imes 6 = 3.6 ஆகும். சுத்த மத்யமத்திற்குப் பதிலாக ப்ர**தி மத்ய** மற்றுமொரு இதே போல கொ**ண்ட**ால் வைத்துக் இவ்வர றாக 36 ப்பதி மத்யம மேளத் தொகுப்பு ஏற்படுகிறது. உருவாகின்றது. இந்த 72 மேளங்கள் பத்ததி பன்னிபெண்டு சக்கரங்களில் ஒரு சக்கரத்தில் ஆறு என்று வரை ாறுக்கப்பட்டுள்ளன. ஒவ்வொரு சக்கரத்திலும் பூர்வாங்க ஸ்வரங்கள் அதாவது ரி–கவும் மவும் எப்போதும் மாறாது உள்ளன. உத்த ாாங்க ஸ்வரங்களான தவிலும் நியிலும்தான் மாற்றம் நிகழ்கிறது.

முகுல் சக்கரத்தில் முதல் மேளத்தில் வரும் ஸ்வரங்கள்:

அட்ஜம் சுத்த ரிஷபம், சுத்த காந்தாரம், சுத்த மத்யமர், பஞ்சமம், சுத்த தைவதம், சுத்த நிஷாதம் விக்ருத ஸ்வரங்கள் யாவும் சுத்த ஸ்வரங்களாக வருவதனால் இந்த மேளம் சுத்த போவும் என்று அழைக்கப்படுகிறது. மேளப்பத்ததியில் இந்த போயம் கனகாங்கி என்று அமைக்கப்படுகின்றது.

போங்களின் விவரமும் அவற்றில் இடம்பெறும் ஸ்வமங்களும் அடா வணை எண். 3ன் பிற்பகுதியில் கொடுக்கப்பட்டிருக்கின்றன கது, மத்யம மேளங்களை (ஒன்றிலிருந்து முப்பத்தி ஆறு வணா) பூர்வமங்க மேளங்கள் என்றும், அடுத்த 36 மேளங்களை (37 7%) அதாவது மத்யம மேளங்களை உத்தர மேளங்கள் என்றும் அழைக்கிறோம். அட்டவணை எண். 4 காண்க.

பன்னிரெண்டு சக்கரங்களும் அவற்றின் எண்களுக்குப் பொருத்த பாகப் பெயர்கள் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன. உதுபணம்: சக்கபம் டீன் பெயர் இந்து (நிலவு). இது ஒரே நிலைவை அஸ்லது கோம சாற்றின் ஒரு துளியைக் குறிக்கும். சக்கபம் 2 நேத்ரம் (கண்ட) எல்லா உயிரினங்களுக்கும் இரண்டு கண்களே உள்ளன. எண்யா விவரங்களுச்கு அட்ட வணை எண். 5 காண்க. இந்த 72 பேனம் களின் பத்தது மிகத் திறம்பட வசூக்கப்பட்ட ஒன்று. எடுள்ளில் களின் பத்தது மிகத் திறம்பட வசூக்கப்பட்ட ஒன்று. எடுள்ளில் கேமாத்தின் பொளைக் கொண்டு அதன் எண் மற்றும் அதிலிருந்து வரும் ஸ்வரங்கள் முதலியனற்றைக் கண்குப்புக்களைம். இது கட்டாயது சங்களை என்றும் பழமையான முறையைக் கையாளி கட்டாயது சங்களை என்றும் பழமையான முறையைக் கையாளி வதனால் சாத்தியமாகின்றது. தமுகோமாகக்கப்படுகிறது கடபயாதி முறை சமஸ்கிருதத்தின் முக்கிய எழுத்துக்களை அடிப்படையாகச் கொண்டு உருவாக்கப்பட்டது. இதன் சமஸ்கிருத எழுத்துக்கள் பின்வரும் நான்கு தொகுதிகளாகப் பிரிக்கப்படு கின்றன.

காதிநவ – 'க' எனும் எழுத்திலிருந்து ஆரம்பித்து வரும் ஒன்பது எழுத்துக்கள்

டாதிநவ – 'ட' எனும் எழுத்திலிருந்து ஆரம்பித்து தொடர்ந்து வரும் ஒன்பது எழுத் துக்கள்

பாதி–பஞ்ச – 'ப' எனும் எழுத்திலிருந்து ஆரம்பித்து தொடர்ந்து வரும் ஐந்து எழுத் துக்கள்

யாதி—அஷ்ட – 'ய' விலிருந்து வரும் எட்டு எழுத்துக்கள்

அட்டவணை எண். 6ல் இந்த எழுத்துக்களின் தொகுப்பு ஒன்றன்பின் ஒன்றாக அடுத்தடுத்துத் தரப்பட்டுள்ளது.

காதிநவ – க1, க2, க3, க4, ங, ச1, ச2, ஜ1, ஐ2, ஞ

டாதிநவ - ட1, ட2, ட3, ட4,  $\varpi$ , த1, த2, த3, த4, ந

பாதி பஞ்ச ப1, ப2, ப3, ப4, ம

யாதி -அஷ்ட — ய, ர, ல, வ, ரூ, ஷ, ஸ, ஹ

ஒவ்வொரு பிரிவிலும் எழுத்துக்கள் ஒரு ஒழுங்கு முறையில் ஒவ்வொரு எழுத்திற்கும் 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9. 0 என்று ஒவ்வொரு எண் அமையுமாறு அமைக்கப்பட்டுள்ளது. டாதிநவத்தில் 'ந' எழுத்து வருவது '0' என்பதின் கீழ். மாயாமாளவகௌளை யின் மேள எண்ணையும் அதில் வரும் ஸ்வர வகைகளையும் கண்டு அறியும் முறை பின்வருமாறு செய்யப்படுகிறது.

மோத்தின் முதல் இரண்டு எழுத்துக்கள் அதாவது மா, யா என்னும் இரண்டையும் அவற்றிற்குண்டான ஸ்தானத்தில் நிலை நிறுத்த வேண்டும். அந்த எழுத்துக்களின் எண்களைக் கண்டு பிடிக்க வேண்டும். அவை 5,1. ஆகவே அதன் எண்ணிக்கை 51 இதை, திருப்பிப் போட்டால் வருவது 15. இதுவே மோத்தின் என். இந்த என், மோத்தின் ஸ்வரங்களை நிப்ணயிக்கும். இந்த பெளம் எந்தச் சக்கரத்தின் இடம் பெறுகிறது என்பதன் மூலம் இதன் பூரினாம்க ஸ்வரங்களையும் கோனத்தின் சரியான நினை,

பூர்வாங்கத்திலும், உத்தராங்கத்திலும்,

அறு அறாகம் பிரிக்கப்பட்டிருப்பதால் எந்த சக்கரத்தில் பேணம் இடம் பெற்றுள்ளது. என்பதை பேனத்தின் எண்டை ஆறால் வகுப்பதால் அந்த மேளம் மூன்றாவது பிரிவில் அல்லது முன்றாவது சக்கரத்தில் வருகிறது. ஆகவே, இதன் பூர்வாங்க ஸ்வரங்கள் ரிடக3, ம அதாவது சுத்த ரிஷபம், அந்தர காந்தாரம், சுத்த மத்யமம். 15ஆவது எண்ணின் இடம் 3ஆவது சக்கரத்தில் முன்றா வது மேளம். ஆகவே உத்தராங்க ஸ்வரங்கள் த1, நி2 அதரவது சுத்த தைவதம் காகலிநிஷதம். ஆகவே மேளப்பத்ததியில் மர்யா மர்வவகௌளையின் எண். 15 அதன் ஸ்வரங்கள்:

ஷட்ஜம், சுத்த ரிஷபம், அந்தர காந்தாரம். சுத்த மத்யமம், பஞ்சமம், சுத்த தைவதம், காகலி நிஷாதம்.

கூட்டு எழுத்துக்களில் இரண்டாவது எழுத்தே எடுத்துக் கொள்ளப்படுகிறது. உதாரணமாக ரத்னாங்கியில் வரும் எண். 20. அதைத்திருப்பினால் வருவது 2. ஆகவே, இதற்கு சில விதிவிலக்குகள் அமைந்துள்ளன.

| மேளத்தின் பெயர்     | கடபயாதி எண் | மேள எண் |
|---------------------|-------------|---------|
| ச–க்ர <b>–வாஹ</b> ் | 6,1         | . 16    |
| தி—வ்யா—ம்பரி       | 8,4         | 48      |
| சியா—ம—ளாங்கி       | 5,5         | 55      |
| சி–ம்ஹே–ந்த்ர–மத்யம | 7,5         | 5 7     |
| சு–த்ரா–ம்பரி       | 6,6         | 66      |
| ஜ்யோ—தி—ஸ்வரூபிணி   | 8,6         | 68      |

கடபயாதி ஸங்க்யைக்குப் பொருத்தமாக அமைவதற்காக சில இராகங்களின் முன் திறப்புப் பதங்கள் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. உதாரணம் ''ஹனும'', ''தோடி'', ''தீர'', ''சங்கராபாணம்'' ''மேச''—கல்யாணி ''மாயா''—மாளவகௌளை.

| ती <b>1</b> | ரி 2<br>க 1 | ரி3<br>க2 | <b>க</b> 3 | த1  | த 2<br>நி 1 | த3<br>நி2 | நி <b>3</b> | வரிசை எண்                                                |
|-------------|-------------|-----------|------------|-----|-------------|-----------|-------------|----------------------------------------------------------|
| * * *       | *           | *         | *          | * * | *           | * *       | *           | 1<br>1+7 அல்லது 8<br>1+7+7 அல்லது 15<br>1+7+7+7அல்லது 22 |
|             | *           |           | *          |     | *           |           | *           | 1+7+7+7+7<br>அல்லது 29                                   |
|             |             | *         | *          |     |             | *         | *           | 1+7+7+7+7+7<br>அல்லது 36                                 |

இதில் இடம்பெறும் மேளங்கள் பின்வருவன.

கனகாங்கி, ஹனுமதோடி, மாயாமாளவகௌளை, கரகரப்ரியா, தீர—சங்கராபர ணம், சலநாட

இதே போல் வரும் உத்தர மேளங்களையும் காணலாம்.

இலக்ஷணத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டு பார்ச்கும்போது பூர்வ மேளங்களுக்கும், உத்தர மேளங்களுக்கும் இடையே உள்ள வீத்தியாசம் மத்திம ஸ்வரத்தின் வகையைப் பொறுத்தது. ஆனால் இலக்ஷ்யத்தின் கண்ணோட்டத்தில் பார்க்கும் போது இந்த இராக ரூபங்களுக்கிடையே மலைபோன்ற வேற்றுமை இருப்பதைக் காணலாம். இதற்கு உதாரணமாக பிரபல வர்ணங்களில் வரும்` சிறு சிறு ஸ்வர வரிசைகளைக் கவனிக்கலாம். இவை ஆரம்ப மாணவர்களுக்கு கற்பிக்கப்படுகின்றன. இவை சங்கராபரணத்திலும் கல்யாணியிலும் உள்ளன.

இரண்டு வர்ணங்களில் வரும் சிட்ட ஸவரங்கள்:

சங்கராபரணம் (ஸாமி நின்னே) :

ஸ்ரிநிஸ்தநிஸ் — பத**நி**ஸ்தப (இதுவரையில் ம'' வரவில்லை) கல்யாணி (வனஜாகூடிரோ) :

ஸ்ரீ-நிஸ்நிதநீ-ஸ்நிதப (இதுவரையில் ம'' வரவில்லை)

மத்யமஸ்வரம் வருவதற்கு முன்பேயே (சங்கராபரணத்தில் ம1 கல்யாணியில் ம2) இராகத்தின் ரூபம் நன்கு நிர்ணயிக்கப்படுகிறது. நமது வாக்கேயக்காரர்களும், இசைக் கலைஞர்களும் இராகங்களை இசைக்கையில் ஆரம்பத்திலேயே அதன் ரூபம் நன்கு வெளிப்படும்படி கருப்படிகளையும் ஆலாபனைகளிலும் சாதனை புரிந்துள்ளனர்.

71 மேளங்களின் பழைய பத்ததி கனகாம்பரி, பேனத்யுதி உடன் ஆரம்பித்து ரசமஞ்சரி வரை உள்ளது. இதனை ஆக்கியவர் முத்து வெங்கடமகி. இதை கடபயாதி–சங்க்யை–வழியில் அமைத் **அள்ளார்.** தற்காலத்**தி**ல் வழங்கும் பத்ததியான ருக்ணாங்கியில் ஆரம்பித்து ரசிகப்ரியா வரையிலானது கோவிந்த **என்னு**ம் கோவிந்தா சாரியரினால் உருவாக்கப்பட்டது. தற்போ நைய 72 மேளபத்த**தி பூ**ரண ஸ்கேல் (Scale) கொண்டதால் ஸம்பூர்ண மேள பத்ததியென்று அழைக்கப்படுகிறது. அஸம்பூர்ண பேளை பத்ததியில், ஒரு இராகத்தில் எல்லா ஸப்த ஸ்வரங்களும் இருந்தால் அதாவது ஒருவேளை ஆரோஹணத்திலோ, ஹணத் திலோ ஒன்றிரண்டு ஸ்வரங்கள் குறைந்திருந்தாலும் அதை . மேளமாக நிர்ணயிப்பதில் ஆட்சேபணை இருக்கவில்லை. உதா ரணம்: ஸ்ரீராகம்—ஸரிமபநிஸ்—ஸ்நிபதநிபமரிரிகஸ். இதில் ஆரோகணத் இல் 'க'வும், 'த'வும் இல்லாதிருந்தாலும் அவரோகணத்தில் ஏமு வரிசைக்கிர**ம**மாக இல்லாவிடினும் ஸ்வோங்கள் வருவதைக் காணலாம்.

#### பூத ஸாங்க்யை :

பூத ஸாங்க்யை கணித சாஸ்திரத்திலும் உபயோகிக்கப் படுகிறது. இசைக் குறியீட்டு முறையில் பூத ஸாங்க்யை பின்வரு வனவற்றைக் குறிக்க உபயோகிக்கப்படுகிறது.

- 1. 72 மேள பத்ததியின் 12 சக்கரங்கள் (அட்டவணை 5 பார்க்க)
- 2. ஸ்வரார்ணவக்ரந்தத்தில் வரும் 12 ஸ்வர ஸ்தானங்கள்
- 3. 35 தாளங்களில் சில
- 4. புல்லாங்குழல் வகைகள்

ஸாங்க்யை என்பது இங்கே ்குறிக்கின்றது. எண்களைக் தத்துவத்தில் பிரிவுகளுள் வரும் இந்தியத் ஆறு ஸாங்க்யை என்பதும் ஒன்று. ஆனால் இங்கு குறிப்பிடுவது எண்களைப்பற்றிய தாகும். `பூத ஸாங்க்யை பதங்களிலிருந்து எண்களையோ அல்லது எஸ்களிலிருந்து பதங்களையோ **கண்டறியும் ஒ**ரு கு*றியீட்*டு முறையாகும்.

#### விவாகி-விவாதியல்லாத மேளங்கள் :

இசை சஞ்சாரங்களில் முக்கிய ஸ்வரங்களுக்கிடையே பகைக அல்லது சுமுகமல்லாத உறவைக் கொண்டு ஒலிப்பதினால் விவாது ஸ்வரங்கள் ஏற்படுகின்றன. சில ஜோடி ஸ்வரங்கள் மிக அருகருகே இசைக்கப்படும் போது இந்த விவாதித்வம் ஏற்படுகிறது. அவை யாவன:

- 1. சத்த ரிஷபம்—சுத்த காந்தாரம்
- 2. ஷட்ச்ருதி ரிஷபம்-அந்தர காந்தாரம்
- **3.** சத்த தைவதம்—சுத்த நிஷாதம்
- 1. ஷட்ச்ரு டு ரிஷபம் காகல நிஷாதம்

இந்த ஸ்வழச் சேர்க்கையைக் கொண்ட மேளங்கள் விவாது மேளங்களாகும். இந்த இராகங்களைக் கையாள்வதில் மிகுந்த கவனம் செலுத்த வேண்டும். சில சஞ்சாரங்களை இசைக்கும் போது நடுநடுவே வரும் சில ஸ்வழங்களை விடுத்த இசைச்கும் ஒரு தனிமுறை காணப்படுகிறது.

மஹாவைத்யநாத சிவனது மேளராகமாலிகையில் **விவா**இ மேளங்களின் இராகஸ்வரூபமானது சிறு சிறு ஸ்வர ஸஞ்சாரங்களில் ஆழகாகவும், தெளிவாகவும் கவனமாகக் கையாண்டிருப்ப**தன் மூல**ழ் அமைந்துள்ளன.

விவாதியல்லாத மேளங்கள் கோமள தீவ்ர வகைகளை<sub>க்</sub> கொண்ட ஸ்வரங்களை எடுத்துக் கொள்கின்றன. அவையா**வன**:

- 1. சுத்த ரிஷபம், ஸாதாரண காந்தாரம்
- 2. சுத்த ரிஷ்பம், அந்தரை காந்தாரம்
- 3. சதுஸ்ருதி ரிஷபம், ஸாதாரண காந்தாரம்
- 4. ,, ,, அந்தர காந்தாரம்
- 5. சுத்த தைவதம் கைசிகி நிஷாதம்
- 6. ,, ,, காகலி நிஷாதம்
- 7. சதுஸ்ருதி தைவதம், கைசிலி நிஷாதம்
- 8. ,, ,, காகலி நிஷாதம் C 701 T/P 1/F 6

Dreinsoff tha

இராகங்கள்

| பாத்த்பதிரைக்கு பாத்திரு                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                    |                                                                                                                                                           |                                                                                                                                            |                                                                                                                 | 01                                      |                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ÷                                             | ÷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ÷                                                                                  |                                                                                                                                                           | ;<br>io                                                                                                                                    | र है                                                                                                            | ர்<br>பஞ்சும்ம்<br>7 8 9                | 7 8 7 8 9 8 7 8 9 8 9 8 9 9 8 9 9 9 9 9             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                               | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                              |                                                                                                                                                           |                                                                                                                                            |                                                                                                                 | 4 4 4 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 | மற்பாம<br>தர சுத்த<br>க3 ம1                         |
| ^                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                    |                                                                                                                                                           | n                                                                                                                                          |                                                                                                                 | 3 காந்தாரம்                             | 3<br>காத்தா<br>சாதாரண<br>ரட்ஸ்ருதி<br>ஷபம்          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                               | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                    |                                                                                                                                                           |                                                                                                                                            |                                                                                                                 | 61                                      | ந்த சதுஸ்ரு<br>சத்த<br>எந்தாரம்<br>கி. மி.2<br>கி.1 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                               | ♣.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | *•                                                                                 |                                                                                                                                                           |                                                                                                                                            | 2. on                                                                                                           |                                         |                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                    |                                                                                                                                                           |                                                                                                                                            | 1. 电影图1.2                                                                                                       | <b>1. 当の机</b> ・2<br>歌迎了当年記              | <b>北京 7 宣告 記</b><br><b>(1. 金の配・2</b> ) 宣告 記         |
| 1       2       3       4       5       6       7         上級的       所納山边 新達斯 新達斯 北達和 10万       1       2       3       4       5       6       7       8       9       10       11         本產差 年勤的的係員 年刊所知 到資多財 北美和 10万       北美名 日月       北美名 日月       3       4       5       6       7       8       9       10       11 | 1 2 3 4 5 6 7 8 த்த சதுஸ்ரு தி சுதுஸ்ரு வசுவி | 1 2 3 4 5 6 7 இன்கும் கூர்த்தர சுதுஸ்ருதி சாதாரண அத்தர சுதுல்ருதி கூசின் இது முற்ற கூத்த சதுஸ்ருதி கைசினி                                                                                                                                                                                                              | 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 1 8 த்த சதுஸ்ரு சொதாரண அந்தர க.த்த ப்ரதி சுத்த சதுஸ்ரு கு. | ட்ஜம் ரிஷபம் காந்தாரம் மத்யமம் பஞ்சமம் தைவதம் நிஷா<br>1 2 8 9 10 11<br>சத்த சதுஸ்ருதி சாதாரண அந்தர சுத்த பத்த ப்ரதி சுத்த சதுஸ்ருதி லகிலி                 | 1     2     3     4     5     6     7     8     9     10     11       弗達多 年勤ஸரு 年前の所屬 年前の所屬     中海の 日本 | சதுஸ்ருதி சாதாரண அந்தர சுத்த ப்ரதி சுத்த சதுஸ்ருதி கைவிலி                                                       |                                         | ரி1 ரி2 ரி3<br>க3 ம1 ம2 ப தி1 ரி3<br>க1 க2          |
| 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 கத்த கதுஸ்ருதி காதாரண அந்தர மந்தா பருத பரது கத்த சதுஸ்ருதி காகவி காத்தாரம் ரிஷபம்                                                                                                                | 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12                    | 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 கத்த சதுஸ்ருதி காதாரம் குந்தர மற்ற கூற்கு குற்ற குறி காகளி கூற்கு குறி காகளி காத்தர மற்று கூற்கு குறில் குறி காகளி காத்தர குறில் குறி காகளி காத்தர குறில் குறி காகளி கூற்கு குறில் குறி காகளி கூறிக்காரம் கிறியம் கூற்கு குறில் குறி கூறி கூறிக்கள் கூறிக்காரம் கிறியம் கூறிக்காரம் கிறியம் | 1 2 3 4 5 6 7 8 6 7 8 6 7 8 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12  本                              | ட்ஜம் ரிஷபம் காந்தாரம் மத்யமம் பஞ்சமம் தைவதம் நிஷாதம்<br>1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12<br>சுத்த சதுஸ்ருதி சாதாரண அந்தர சுத்த ப்ரதி சுத்த<br>சாத்தாரம் ரிஷபம் | 1 2 6 7 8 9 10 11 12                                                                                                                       | சதுஸ்ருதி சாதாரண அந்தர சுத்த ப்ரதி சுத்த சதுஸ்ருதி லகிவி காகவி<br>ச அட்ஸ்ருதி<br>தாரம் ரிஷபம் எடிப்ப்<br>தைவதம் | சுத்த<br>நிஷாதம் ஷட<br>ஸ்ருதி<br>தைவதம் |                                                     |

| .w | f .1 | <br>ល | മ | ഞ | -4 |
|----|------|-------|---|---|----|

To be

Q

| <b>ுக்</b> கரம் | )          | எண். பெயர்           | சக் <b>க</b> ரம் | எண்.       | . பெுயர்                   |
|-----------------|------------|----------------------|------------------|------------|----------------------------|
| 1               | 1          | கன காங்கி            | VII              | 37         | ஸாலகம்                     |
|                 | 2          | 201-                 |                  | 38         | <i>ஜலார்</i> ண வ ம்        |
|                 | 3          | கானமூர் <b>த்</b> தி |                  | 39         | ஜாலவராளி                   |
|                 | 4          | வனஸ்பதி              |                  | 40         | நவ நீ தம்                  |
|                 | 5          | மானவதி               |                  | 41         | பவானி                      |
|                 | 6          | தானரூபி              |                  | 42         | ரகுப்ரியா                  |
| 11              | 7          | சேனாபதி              | VIII             | 43         | கவாம்போதி                  |
|                 | 8          | ஹனுமதோடி             |                  | 44         | பவப்ரியா                   |
|                 | 9          | தேனுக                |                  | 45         | சுபபந்துவராளி              |
|                 | 10         | நாடகப்ரிய            |                  | 46         | ஷட்வி தமார் திணி           |
|                 | 11         |                      |                  | 47         | ஸுவர்ணாங்கி                |
|                 | 12         | ரூபவ தி              |                  | 48         | திவ்யமணி                   |
| ŧ۷              | 13         | 8 காயகப்ரியா         | Х                | 49         | தவளாம்பரி                  |
|                 | 14         | வகுளாபரணம்           | Ď                | 50         | நாமநாராயணி                 |
|                 | 15         | மாயாமாளவ(            | கௌளை             | 51         | காமவர் த்தணி               |
|                 | 16         | சக்ரவாகம்            |                  | 52         | ராமப்ரியா                  |
|                 | 17         |                      |                  | 5 <i>3</i> | கமனஸ்ரம                    |
|                 | 18         |                      |                  | 54         | விஸ்வாம்பரி                |
|                 |            | ஜங்கார த்வ னி        |                  | 55         | சியா மா எங்கி              |
|                 | 20         | •                    |                  | 56         | ஷண்முகப்பிரியா             |
|                 | <b>2</b> 1 |                      |                  | 57         | லிம் <b>ஹே</b> ந்த்ரமத்யமட |
|                 | 22         | , , , ,              |                  | 58         | ஹேமாவதி                    |
|                 | 23         |                      | इंगी-            | 59         | தர் மவ தி                  |
|                 | 24         |                      |                  | 60         | நீ திமதி                   |
|                 | 25         | மாரர <b>ஞ்சனி</b>    |                  | 61         | காந்தாமணி                  |
|                 |            | சாருகேசி             |                  | 62         | ரிஷ∕பப்ரிய                 |
|                 | 27         |                      |                  | 6 <i>3</i> | லதாங்கி                    |
|                 | 28         |                      |                  | 64         | வாசஸ்பதி                   |
|                 | 29         |                      | ணம்              |            | மேசகல்யாணி                 |
|                 | 30         |                      |                  | 66         | சி <b>த்</b> ராம்பரி       |
| VI              | 3 1        | யாகப்ரியா            | XII              | 67         | ஸுசரித்ரπ                  |
|                 | 32         | ராகவர் த்தனி         |                  | 68         | <i>ஜ்</i> யோ திஸ்வ ரூபிணி  |
|                 | 33         | காங்கேய பூஷ          | <i>ଲ</i> ଗୀ      | 69         | தாதுவர்த்தனி               |
|                 | 34         | வாகதீஸ்வரி`          |                  | 70         | நாஸிகாபூஷண <i>்</i>        |
|                 | <b>3</b> 5 | ஸ <sup>ு</sup> லி னி |                  | 71         | கோசலம்                     |
|                 | 36         | சலநாட                |                  | 72         | ரெஸிகப்ரிய                 |

பூர்மேளங்கள் சுத்த மத்யம ஸ்வரத்தை எடுத்துக் கொள் வதால், சுத்த மத்யம மேளங்கள் என்றும், ஏனைய மேளங்கள் பிரதிமத்யமத்தை எடுப்பதால் உத்தர மேளங்கள் என்றும் அழைக்கப்படுகின்றன. முந்தைய அட்டவணையில் ரிஷப காந்தார ஸ்வரவகைகள் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன.

| ரி1—க3 ரி2—க3 ரி3—க3 த1—நி1 த1—நி2 த1—நி3 த2—நி2 நிரைபம் ளிஷபம் காந்தாரம் மத்யமம் பஞ்சமம் தைதை சுத்த குத்த சுத்த குத்த சுத்த கைதிகி |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|

| •              |                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.130 Jan                                                      |                                                                                               | கோரவுகள்                                                 |                                          |                                                                                                                                                   | ். பிரத்யவுം,                                              | கள் என்று                                                     | ்க்கு, திதன்                                                                                    | ர்சிவணைத்                                                | ர, ஆர்யம்,                                                                                                |
|----------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                | 33% T. 10 13 14 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 | 33.5 (1.82 - 33.5) SEE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | / ஆரண்டு கண்களைக் கொண்ட<br>— ீ                                 | ரான்ய, தக்≱ிண, கார்ஹபத்ய<br>நாலம் உரும்                                                       | ்கு சுர்குள்கும், அதாவம்<br>பாணங்கள்-ஸய்மோவுறன, உன்மதான, |                                          | ், கார்ஷ்ம், வர்ஷு, ஸுரத், தா<br>7தம். பாருக்வேஜு, விஸ்வாடுத்ற                                                                                    | துதா.<br>துருவ, தோருவ, கோராம, அடிம், அனில, அலைை, பிரத்யிஷு | 1.—க்கப்பட்ட ஒன்பது தேவர்கள்                                  | கிழக்கு, மேற்கு, வடகிழ                                                                          | ற 'சம்அ, குழ்<br>ன்ப,கிகௌாக பிர,திபலிப்புகள்-சிவணைத்     | 'தங்களுக்கு ஒருவர்:  தத. மித்                                                                             |
|                | ிவதங்க <b>ு ஊறியபு</b> ப ஓர். துனி வோரம். வி.          | ALT TO THE TENERS OF THE TOTAL | ் இரண்டு இரண்டு இரண்டு இரண்களைக் கொண்ட படை நக்கிரண்டு படை நக்க | ் தூர்வேதங்கள்: பிக், யறூர். வாப்வர் உளர்வாத்ய<br>சதுர்வேதங்கள்: பிக், யறூர். வாப்வர் உளர்வர் | மன்மதனின் ஐந்து பாணங்கள்                                 | அரபன், ஸ்தோபன்<br>ஆற் பகுவங்கள் இடி வக்க | ூட் இரிஷ்கள்: என்ற, வசுந்திற, நிரீஷ்மி, வர்ஷ், ஸரத், ஹிம<br>எழு இரிஷ்கள்: ஸப்தரிஷ், கௌதம், பாரத்வஐ, விஸ்வரமித்ற, ஐமதக்கி,<br>வலிஷ்ட, கஹ்யா, ஆக்ரி | எட்டு வசைக்கள்: தா, திருவ,<br>பரபால                        | பிரஜாபதி: பிரம்மாவினால் படைக்கப்பட்ட<br>மனுஸ்பிரிதி சுறுதெது. | பத்துதிக்குகள்: வடக்கு, தெற்கு, குழக்கு, மேற்கு, வடகிழக்கு, தென்<br>கிழக்கு, வடமேற்க, கொன்டேற்க | பதினோரு ருத்தர்கள்: சிவனின்பதினோரு<br>தலைவராகக் கொண்ட கல | பன்னிரு குமியாகள்: பன்னிரு மாதங்களுக்கு ஒருவோ!: தத், மித்ர, ஆர்யம்,<br>உருத்ர, வருணை, ஜீர்ய. பாக கிவல்கள் |
| 3000           | (eA<br>F)                                              | 3.53.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अमंग्री                                                        | <i>ಡಿಬ್ಲ</i> ತ                                                                                | ILT STATE                                                | <u>क</u> ्रिक्                           | (Hosp                                                                                                                                             | का क                                                       | பிரம்மா                                                       | திலி                                                                                            | உ.ருத்நா                                                 | த்து                                                                                                      |
| -1<br>(4       | _                                                      | =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | =                                                              | ≥                                                                                             | >                                                        | >                                        | NII.                                                                                                                                              | III                                                        | ×                                                             | ×                                                                                               | ×                                                        | Ī                                                                                                         |
| There's create | 1-5                                                    | 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 5()<br>                                                        | 78-61                                                                                         | 25-30                                                    | 31-36                                    | - <del> </del>                                                                                                                                    | 43-48                                                      | £8-5 <del>4</del>                                             | 09-25                                                                                           | @I-65                                                    | £1-2                                                                                                      |

எண்களைக் செர்ண்டு அற்யும் சக்கரங்களீன் பெயர்களின் விவரம்

LEGICIONE FINATO

# கட்பயாத ஸங்க்யை

0

|                              | I     | 67  | 3    | 4   | 5              | 9  | 7       | 8             | 6       | 0        |   |
|------------------------------|-------|-----|------|-----|----------------|----|---------|---------------|---------|----------|---|
| क्र <sup>क</sup> क्री—5वा    | Fe    | 每   | =    | র   | iio            | বা | 150     | क             | bs      | टा       |   |
| 'க'விலிருந்து 9 எழுத்துக்கள் | 41    | æ2  | 53   | 54  | ΙΨ             | #1 | 42      | 89I           | 88      | 6        |   |
| டரது–நவ                      | W     | ю   | , be | ko  | 늄              | tc | घ       | tơ            | ಧ       | ic       |   |
| 'ட'விலிருந்து 9              | 1-1   | 1-2 |      | 1-4 | 6331           | 18 | ъў<br>2 | <sub>છે</sub> | ₽.<br>4 | <b>3</b> |   |
| பாதி–பஞ்ச                    | ь     | æ   | je.  | ↓   | ţŗ             |    |         |               |         |          |   |
| 'ப'ஷிலிருந்து 5 எழுத்துக்கள் | $\Pi$ | 77  | L13  | 174 | g <sub>7</sub> |    |         |               |         |          |   |
| பரதி–அஷ்ட                    | घ     | r   | te   | io. | ≒              | 哲  | tc      | <b>t</b> ac⁄  |         |          |   |
| 'ய'விலிருந்து 8 எழுத்துக்கள் | TTP   | Б   | 6    | ē   | B              | фø | es<br>S |               |         |          | • |
|                              |       |     |      |     |                |    |         |               |         |          | _ |

# 4. ஜனக ஜன்ய ராகங்களின் பகுப்பு

ஜகன-ஜன்ய என்னும் ராகங்களின் பகுப்பு, இலக்கண, நடைமுறை ரீதியில் அமைந்துள்ளது. ஜனக என்றால் தந்தை உஜன்யம் அதிலிருந்து பிறந்ததாகும். ஜனக ராகம் என்றால் வேர் ராகம், கர்த்தா ராகம். கர்த்தா, மேள அல்லது மேளகர்தா என்றும் இது சொல்லப்படும். ஜன்ய ராகங்கள் மேளராகங்களி லிருந்து உற்பத்தியானவை.

C)

ஜனக ராகங்களின் எண்ணிக்கை 72. ஏனெனில், ஒரு ஸ்தாயியிலுள்ள 12 ஸ்வரஸ்தானங்களில் ஏற்படும் கலப்பு, விகாரப்படுத்துதல் இவைகளினால் ஒரு குறிப்பிட்ட எண்ணிக்கை கிடைக் கிறது. ஆனால் ஜன்ய ராகங்களின் எண்ணிக்கை கணக்கற்றவை. ஜனக-ஜன்ய பகுப்பு முறையினால், ஜன்ய ராகங்கள் பிற்காலத்தில் தான் ஏறபட்டவை என்பது அல்ல. சில ஜன்ராகங்கள் பல நூற்றாண்டுகளுக்கு முன்னே ஏற்பட்டவை. சில ஜனக ராகங்கள் சலார் இருநூறு ஆண்டுகளாகவே கையாளப்பட்டு வருகின்றன. பல ஜன்யராகங்கள் உணர்ச்சி வசமாக ஏற்படாமல் அறிவு பூர்வ மாகவே ஏற்பட்டவை.

ஒரு ஜனுக ராகத்தில் ஸப்த சுரங்களும் அடங்கியவை. ஆகவே, இதை ஸம்பூர்ணராகமென்றும் கூறுகிறோம்—ஸம்பூர்ணம் என்றால் முழுமை என்று பொருள்.

மேள்கர்தாவின் அம்சங்கள் பின்வருமாறு:--

- 1. எல்லா ஸ்வரங்களும் அதாவது ஏழு சுரங்களும் அடங்கி யிருக்க வேண்டும்.
- ஆரோஹணத்தில் ஸ்வரங்களின் தொடர்ச்சி கிரமப்படி ஒன்றின் மேல் ஒன்றாகவும், ஆவரோஹணத்திலும் கிரமப்படி ஒன்றின் கீழ் ஒன்றாகவும் அமைய வேண்டும்.
- 3. ஸ்வரங்களின் வகை (கோமள, தீவ்ர அல்லது சிரிய, பெரிய வகைகள்) ஆரோஹண, அவரோஹணங்களில் ஒரே தன்மை உடையவனவாக அமைய வேண்டும்.

இன்ய ராகங்கள் ஜனக ராகங்களின் உற்பத்திகள். ஒடி இன்ப ராகத்தில் ஸப்த ஸ்வரங்களும் இருக்கலாம்; ஆனாகு இனை ராக அம்சங்களுடன் கூடியதாக இருக்க வேண்டுமென்பதல்ல அப்பணமாக சஹன்ராகத்தில் (ஹரிகாம்போதி ஜன்யம்) ''ரி கம் அநி ஸ் ரி'' என்ற ப்ரயோகமுண்டு. சாதாரணமாக ஒரு ஜன் பாகத்திற்கு ஐந்து அல்லது ஆறு அல்லது ஏழு சுரங்கள் ஆரே மானத்திலோ, ஆவரோஹணத்திலோ, அல்லது இரண்டிலேயுமே, இருக்கக்கூடும். ஆரோஹணத்திலோ, ஆவரோஹணத்திலே, அபங்களிருந்தால், ஆவரோஹணத்திலேர், ஆரோஹணத்திலே, முறைப்படி ஓரிரண்டு சுரங்கள் கூடுதலாகவே அமைந்திருக்கும், ஆனால், தற்காலத்தில் புதிது புதிதாக கற்பனை செய்யப்பட்ட இல ராகங்களில் இந்த அம்சத்தைக் கவனிப்பதில்லை.

நாட்டை, வராளி முதலிய ராகங்கள் மிகப் பழமை வாய்ந்தன அவை ஜனக-ஜன்ய பகுப்பு ஏற்படுமுன்னே ஜனித்தவை. பண்டை காலத்தில் நாட்டை ராகத்திற்கு மிக முக்யத்வம் கொடுக்கப்பட்டது மங்களகரமான ராகமெனக் கருதி, இந்த 'நாட்டை' கோவில்களில் எல்லா விசேஷங்கள் ஆரம்பிக்கும் பொழுது தற்காலத்திலும் கையாளப்படுகின்றன. இன்னும் இசை யாளர்கள், ராகம் பாடு வதிலோ, வாசிப்பதிலோன் நாட்டை, வராளி முதலிய ராகங்கலை, கனராகங்களாக மதித்து வந்தனர். நாட்டை, வராளி ராகங்கல், விவாதி ராகங்கள். நாட்டைக்கு ஷட்ச்ருதி ரிஷபமும், வரானிக்கு.

வராளி ஒரு கடினமான ராகம். ஏனெனில் இதன் காந்தாற மானது சுத்தகாந்தாரம். மேலும் இது சம்பந்தமாக அசையுடு போது கொஞ்சம் கூடுதலாக வரக்கூடும் ஆகவே குரு சிஷ்யனுக்கு இந்த ராகத்தை நேர்முகமாகக் கற்கக் கூடாதென்று ஒரு மரபு இருந்தது. வராளி போன்ற ராகங்கள் ப்ராசீன வழியில் கையாளப்படும், முழுமான்கள் பாடார்தரங்களிடமிருந்து கேள்வி ஞானத்தினாலேயே, பாயுல வேண்டும். ராகத்தின் அதிநுட்ப அம்சங்களை இவ்வாறு,

ஜன்யம் என்பது ஜனக அல்லது தந்தையிலிருந்து பிறந்த நாரும். ஒரு ஜன்யத்தில் ஜனகத்தினுடைய பெயரும், எண்ணிக்கை யும் அந்த ஜன்ய ராகத்தின் ஸ்வரங்களைத் தெரிந்து கொள்ள மேறுதுவாகும். பெரும்பாலும் ஒரு ஜன்ய ராகத்தின் சுரங்கள் அதுன் ஜனைக ராகத்தின் சுரங்களிலிருந்து அமையக் கூடும். ஜன்ய ராகங்களின் பிரிவுகள் பல கொள்கைகளைப் பின்பற்றி. யுள்ளன. முக்கியமாக, பாரம்பர்யத்தை ஒட்டியே செய்யப்படு கின்றன.

ஒரு ஜன்ய ராகத்தின் சுரங்கள் அதன் ஜனகத்தின் சுரங்களை உடையதானால், அது உபாங்கு கூடகம் எனப்படும். சில ஜன்யங்கள், அவைகளின் ஜனங்களுடைய ச்ரங்களல்லாமல் அன்ய (வேறு) சுரங்களை எடுக்கக் கூடும். இவை பாஷாங்க சுரங்கள் எனப்படும். பாஷாந்தரம் என்றால் வேறு பாஷ என்று அர்த்தம். நடைமுறை பாஷயில் பாஷாந்திரமென்னும் சொல்லிற்கு பாஷாங்கமெனக் கருத்து இருந்திருக்கலாம். இசை எழுதும் முறையில் பாஷாந்தரச் சுரங்களுக்கு ஒரு நட்சத்திரக் குறி உபயோகப்படுகிறது. பாஷாங்க சுரங்களில் ராகங்களின் விவரம் மாலுமிப் படம் 1– இதனில் காணலாட்.

வர்ஜரானமென்பது ராகப்பிரிவுகளில் முக்கியமானதாகும். ஸப்த சுரங்களில் ஒன்று அல்லது இரண்டு சுரங்களை ஆரோஹணத் திலோ, அவரோஹணத்திலோ குறைந்தது ஐந்து சுரங்கள் இருக்க வேண்டும். நாலே சுரங்கள் அமைந்திருக்கும் ராகங்களுக்கு ''ஸ்வராந்தர ராகங்கள்'' என்று பெயர்.

ஒரு ஜன்ய ராகத்திற்கு ஆரோஹணத்தில் ஏழு சுரங்களோ, ஆறோ ஐந்தோ அமைந்திருக்கலாம்; அவரோஹணத்திலும் இவ்வாறே இருக்கலாம். இன்னும் ஆரோஹணத்திலும், ஆவரோஹணத்திலும்—இரண்டிலும்—ஐந்து அல்லது ஆறு சுரங்கள் இருக்கலாம். இவ்வாறு செய்யப்படும் பிரிவுகள் எட்டு வகைப்படும்:—

(ஸம்பூர்ணம் என்பது ஏழு ஸ்வரங்களையும், ஷாடவம் என்பது ஆறு ஸ்வரங்களையும், ஓளடவ என்பது ஐந்து சுரங் களையும் குறிக்கும்)

> ஸம்பூர்ண ஷாடவ, ஷாடவஸம்பூர்ண, ஸம்பூர்ண ஒளடவ, ஔடவஸம்பூர்ண, ஷாடவ ஔடவ, ஔடவ ஷாடவ, ஷாடவ ஷாடவ, ஔடவ ஔடவ.

என்னும் பிரிவுகள் கொண்டு ஒரு **மேளகர்த்தனி**ை ஏட்டு வகைகள் ஏற்படுகின்றன, (சபர்ட் 2)

இசை சாதனையில் இவ்வாறு பிளவுகளால் அ**தாவது வெறுப்** கணக்கிடக் கூடிய பிளவுகளால் ராகங்கள் சார**மற்று நே**ர்ந்து விடக் கூடுமென்று எண்ணலாம். ஆனால் கற்ப**னைத் திறனுடையு** வாக்கேயகர்களுடைய கைங்கர்யங்களினால் இவை இன்பரஸத்தை அடைகின்றன. ராகங்களின் கணக்கற்ற பிரிவுகளின் பரப்**பை** இவர்கள் காட்டியுள்ளனர். உதார**ணமாக நட பைரவி** எனும் மேளமான ராகம் **தியாகராஜருடைய** காலத்திற்கு (முன் ''கையாளாத'' ராகமாக இருந்தது. தியாகரா**ஜர்** இயற்றிய ''சேதுலர ச்ருங்கார'' எனும் கிருதி இந்த *ரா*கத்**து** லுள்ளது. சிலர் இதை பைரேவியில் இருப்பதாகவும் கருதுகின்றனர். இருந்தாலும், இந்த ராகத்தின் அதாவது நட பைர**வி ஜன்யங்** களுக்குத் தனிப்பட்ட ரூபங்கள் தியாகய்யர் நமக்கு **அளி**த்**திருக்** க*ுர்*.

ராரஸீதராமணீமனோஹர

ஹிந்தோளவஸந்தம் ஷாடவ—ஔடவ. ரி.நி வர்ஜம், ஆரோஹணத்தில், ஆவரோஹணத்தில் ப, க வர்ஜம். (ஸகமபதஸ் ஸ்நீதமகஸ்)

3. இன்னும்

**(** ,

21—ஆவது மேளத்தில் ஜன்யமான கல்**யாணவஸந்த** ரா**கத்தில்** நாதலோலுடைக் கிருதி:–

> (ஒளடவ ஸட்பூர்ணம் ஸகமதநிஸ் – ஸநிதபமகரிஸ)

4. 22 ஆவது மேளத்தில் ஜன்யமான **கன்னடகௌள ராகத்தில்** ஓ: ஐ<sup>அ</sup>புஐ என்னும் கிருதி:–

> (வாடவ ஷாடவ வரி நம்பநிஸ், – ஸ் நிதபம்கஸ்)

b· **ž**& ஆளரு பொத்தில் நவரஸ கன்னட ரா**கத்தில் நினுவினா** கிருதி:

(வாகப்பன் - ஸ்திதமகரிஸ்)

ழ**ுக்கு நிகளி**னால், வர்ஜராகங்களின் குனிச் சிறப்புக்களை காம் அறியலாம். இவ்வாறு ஷாடவ-ஸம்பூர்ணம், ஸம்பூர்ண-ஷைப வம் என்று பிரிவுகள் அடுத்தடுத்து வருகையில் 72 மேள ஒவ்வொன்றிலும் அந்த ஜன்யங்கள் மறுபடியும் வரக் உதுராணாமாக, மத்யம ஸ்வரம் வர்ஜமாகயிருக்கும் w. Win. **ர**பாகத்தை ஏடுத்துக் கொள்வோம். இந்த வர்ஜராகம் பூர்வாங்**க** போளத்திலும், உத்தராங்க மேனத்திலும் ஜனித்து வரலாமல்லவா?. அதாவது சங்கராபணம், கல்யாணி (நேர் நேராக இருக்கும் போங்கள், 29, 29 36 மேளம்) ராகங்களில் நிஷாத வர்ஜமாகவும் •ாடுத்துக் கொண்டால், மோஹன ராகத்தின் சுரங்கள் வருகின்றன. இதே மத்யம வர்ஜமகா**வும்**, ஹரிகாம்போ தியில் (இன்னரார். நிஷாத வர்ஜமாகவும் எடுத்துக் கொண்டால், இதே மோஹன சுரங்கள் வருகின்றன. மோஹன ராகத்தின் தைவதத்தின் இயல்பை **உ**ளர்ந்தால், ஹரிகாம்போதி ஜன்யமாகவே கருதலா**ம்**. இன்னும் டுப்போட்ட உதாரணங்கள் வரும்பொழுது, முதலில் வரும் அதாவது குறைந்த எண்ணிக்கை கொண்ட மேளகர்த்தாவையே றுவகராகமாக எடுக்கப்படுகிறது. அதாவது மோஹனத்தின் ஜனக ராகம், 28-ஆம் மேலாகிய ஹரிகாம்போதியி<mark>ன் ஜன்ய</mark>மாகக் கருதப் படுகிறது. பெரும்பாலும் ஸ்ம்பிரதாயத்தை ஒட்டியும், சுரங்களி**ல்** கருநிறின் மதிப்பை ஒட்டியுமே ஜன்யராகங்களின் ஜனக அமைப்பு செய்யப்படுகிறது.

வர்ஸ் ராகங்கள் சார்ட் 2—ல் காட்டப்பட்டிருக்கின்றன முற்ற கூறியிருக்கும் உதாரணங்கள் உபாங்கராகங்களே.

பாஷாங்க ராகங்களில், ஒன்று அல்லது இரண்டு சுரங்களே ஆனா சுரங்களாக இருக்க வேண்டும். அதாவது, ஜனக ராகத்தில் காணப்படாத சுரம், பாஷாங்க ஜன்யத்தில் இருக்கும். உதாரண பாக மைரவியிலும், முகாரியிலும் ஆரோஹணத்தில் சதுச்ருதி வேது துற்று அமைந்துள்ளது. இவ்விரண்டு ராகங்களும் சுத்த தைவத முன்ன 20—ஆவது நடன பைரவி மேளத்திலேயே ஜன்யங்களாகக் கரு தப்படுகின்றனவே ஒழிய, 22—ஆவது கரஹப்ரியாவில் இசர்க்கப் பானில்லை.

முகாரி ராகத்தின் ஆரோஹணம்: ஸரிமபநித ஸ்; ரிமபதஸ் என்றும் வரலாம்.

முதலில் சொல்ன கிரமத்தில் ஸ்வரங்கள் நேரான முறையில் வாப்பல். பஞ்சமத்திற்கு எட்புய மிறகு தைவதத்தை முதலில் குமத்து ''பநிதஸ்'' என்று வருகிறது. இவ்வபறு அமையும் முறைக்கு 'வக்ர' எனச் சொல்லக்ககும். இந்த பாகம் வக்ர நாகரெவரப்படும். சார்ட் 3 இல் இவைகளைக் காணவரி. கதுமுணங்கள்:

பேகடா ராகத்தின் ஆரோஹண அவரோஹணம்: ஸை க2 ரி2 த2 ம1 பத2 பஸ்; ஸ நி1 த ப2 மா1 கரிஸ்.

இதில் ஆரோஹணம், அவரோஹணம் ஸம்பூர்ணமாகவும் அமைந்திருப்பதால் இந்த ராகம் வக்ர ஸம்பூர்ணம் எனப்படும். மேலும் இதை ஆரோஹண வக்ரம் என்று சொல்லலாம். ஏனெனில் ஆரோஹணக்ரமம் வக்ரமமாக ஆகியுள்ளது.

கானாடக பிஹாக் ராகம்:— ஸெரி2 க2 ம₁ பது நி₁ ஸ்

ஸ் நி<sub>1</sub> த2 நி<sub>1</sub> ப க2 ம<sub>1</sub> க2 ரி<sub>2</sub> க<sub>2</sub> ஸ

இது ஸம்பூர்ண வக்ர ராகத்திற்கு உதாரணம். இன்னும் இ**தை** அவரோஹ வக்ரமென்று கூறலாம்.

ஸ்ரீரஞ்சனி ராகம்: ஸாரிகமதநிஸ் — ஸ்நிதமகரிஸ

இந்த ராகம் ஷாடவ உபய வக்ரமெனப்படும். **ஏனெனில்** ஆரோஹண, அவரோஹண–ஆகிய இரண்டு கிரமங்களும் வக்ர**மாக** அமைந்திருப்பதால்.

றைம்ஸத்வனி:

ஸ் ரி2 க<sub>ா</sub> பநி2 ஸ் — ஸ் நி பக2 ரி2 ஸ இது ஒளுட்வை உபய வேக்ரம்.

இரு ராகம் பாஷாங்கமாகவும், வக்ரமாகவும் இருந்தால், அது பாஷாங்க வக்ரமாகும்.

உதாரணம்:

சாரங்க ராகம் — மேசகல்யாணி ஜன்யம் ஸ ரி2 ஸை—பம2 பத2 நி 2ஸ் ஸ்நி2 தத பம2 — ரி2 க2 ம1 ரி3 ஸ.

அந்நிய ஸ்வரமான சுத்த மத்யமம், நஷத்திரக் குறிப்புடன் கோட்டப்பட்டுள்ளது.

> (மேலே ஸ்வரங்களுக்கு இணக்கப்பட்ட எண்கள் கோபன, தீனிடவகைகளைக் காண்டுக்கின்றன: கோபன காட்ட, தீனிரம் 2)

நாதநாமக்ரிய, புன்னாகவராளி — நிஷாதாந்திய ராகங்கள் குரஞ்ஜி — தைவதாந்திய ராகம் நவரோஜ் — பஞ்சமாந்திய ராகம்

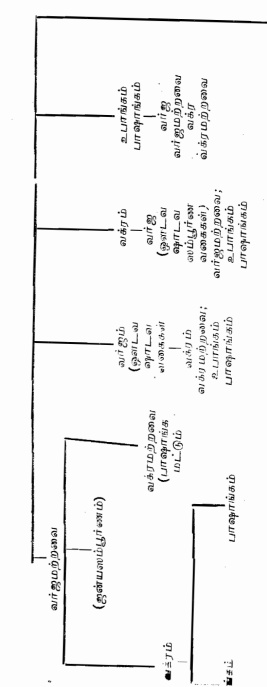
ஸஞ்சரிப்பு இந்த ரர்கங்களின் குறைவாக இருந்தாலும் விஸ்தரிக்க மிகவும் (இவைகளில் ஆலாபனை எளிதாகவும், ராக இனிமையாகவும் கையாளலாம். இதனால்தான் இந்த ராகங்களின் பல உருப்படிகள் அமைந்துள்ளன. ராக பாவம் பூர்த்தியாகவே ு அமைநைதாள்ளன. நாட்டுப்பாடல்கள் பல இந்த ராகங்களில் உள்ளன. பேலில ஸஞ்சாரங்கள் மத்யமச்ருதியில் பாடப்படுகின்றன. அதாவது ஆதாரஷட்ஜமாகமாற்றிக் சு ந்தமத்தியமத்தை கொள்ளப்படு சுற்து.

சுரங்களின் கோர்வைகளையே இசையானது, ு படையாகக் கொண்டதால் ராகங்கள் வளர ஹேதுவாயின. என்னும் இ**சையி**ல் 'கார்ட்' இரண்டு மூன்று சுரங்களே சமயத்தில் காட்டுவதால், இது சுரங்களின் தனி த்தனி எடுத்துக் காட்டும்படியான வடிவங்களுக்கு அம்சங்களை ராக அன்னனு இடம் கொடுக்கவில்லை.

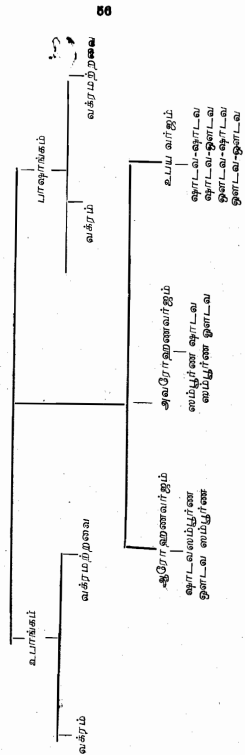
ராகங்களின் பல பிறவிகளினாலும், அவைகளின் வயார்ச்சி பினாலும் வாக்யகாரர்களுடைய திறனாலும் நம் சாஸ்நீரிய முறை மிலும் கலையின் ராகாம்சம் விருத்தியடைந்துள்ளது. ஜன்யராகங்களின் பொது பிரிவுகள்

ராகம்

ஆவ்ய



பாஷாங்கம் -- வர்ஐ-வக்ர: முகாரி (2) ஸரிமபநி தஸ் -- ஸ்நிதபடிகரில



வர்ஐ நாகம்

कुमार्गाता (श्रुवेद्धा सन्धेस्) ஷாடவ (ஆறு காங்கள்) வர்ஐ ராகபிரிவுகள் மைப்பூர்ண (ஏழு சுரங்கள்)

சொருப்பு

onic: 2

|    | The state of the s |                    |            |                     |             |    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|------------|---------------------|-------------|----|
|    | வகைள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ராகம               | கர்தாராகம் | கர் தாராசும் ஆரோஉறண | அவரே ரஉறலா  |    |
| 1: | 1: ஷாடவ்-ஸம்பூர்ணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | காம்போதி           | 28         | ஸரிகமபதஸ்           | ஸ்நிதபமகரிஸ |    |
| 64 | 2. ஸைப்பூர்ண-ஷொடலம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | COLIFCALIA         | 1:1        | லரிகமபதநில்         | விதபமகரில   |    |
| 03 | 3. தூடைவ-ஸம்பூர்ணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ளா வேரி            | 15         | ลอนไปเกรา           | வந்தபாகரில  |    |
| 4  | 4. ஸம்பூர்ண-ஒளடவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | கருடத்வனி          | 20         | லரிசும்பத்தில்      | ബ് தபகரின   |    |
| 5  | 5. Sont 21-04/11 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | மலை மிய            | 15         | ளரிம்பதல்           | ஸ்தபமகரிஸ   | 67 |
| 6. | 6. ஷாடவ-ஒளடவ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | பஹுத்பரி           | 28         | கைப்பத்திஸ்         | ஸ்நிபமகள    |    |
| 7. | 7. Optil_01-0ptil_01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तुर्गे प्र एंतर जी | . 25       | ைரிகமத்தின்         | ன்றி தமகரின |    |

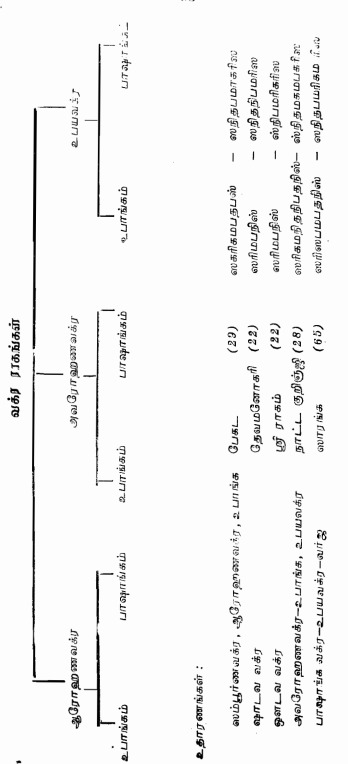
ஸ்.டு. பகரி<sub>ஸ்</sub>

ஸ்ரிகபநிஸ்

29

உறம்சத்வனி

தனடவ-ஓனடவ OFT COLON



# 5. ராகலக்ஷணம்

#### அ. மாயாமாளவகௌள

முன்னாள் இந்த ராகத்தின் பெயர் மாளவகௌள என இருந்தது. கடபயாதி ஸங்கியத்திற்கு அடங்கியிருப்பதற்காக இதற்கு 'மாயா' என்று முன் சேர்க்கை செய்யப்பட்டது.

ராமாமாத்தியர், 'மாளவகௌள'மானதுசிறந்த ராகங் களுக்குள் சிறந்தது எனச் சொல்லியிருக்கிறார்.

மாயாமாளவகௌள ராகம் ஸம்பூர்ணம்; 15—ஆவது மேள கர்த்தா; மூன்றாவது சக்கிரமாகிய அக்னி சக்ரத்தில் மூன்றாவது ராகமாக விளங்குகிறது.

> ஆரோஹணம் – ஸரிகமபதநிஸ் அவரோஹணம் – ஸ்நிதபமகரிஸ

ஷட்ஜ, பஞ்சமங்களைத் தவிர இதில் வரும் சுரங்கள்: சுத்த ரிஷபம், அந்தரகாந்தாரம், சுத்தமத்யமம், சுத்த தைவதம், காகலி நிஷாதம் இந்த ராகத்திற்கு சில இயற்கை லக்ஷணங்கள்:

- பக்க—பக்க ஸ்வரங்தானங்களாக நாலு ஜோடிகள்:— ஸ—ரி; க—ம; ப–த; நி–ஸ்
- 2. இந்த ஜோடிகளில் அசல் ஸ்வரங்களாகிய ஷட்ஜ பஞ்சமங்கள் மூன்று ஜோடிகளில் அமைந்துள்ளன. பின்னணி சுருதி (ஸை—ப—ஸ்) என்று இருப்பதால், ஆரம்ப மாணவர்களுக்கு அடுத் தடுத்து உள்ள, அதாவது 'ஸ' பக்கத்தில் 'ரி', 'ப' பக்கத்தில் 'த', மேல் 'ஸ' பக்கத்தில் 'நி' சுரங்களின் ஸ்தானங்களை உச்சரிப்ப பதற்குச் சுலபமாயிருக்கும்.
- 3. நாலாவது ஜோடியான 'க–ம' என்பதில் சுத்த மத்யமம் ஸ்வயம்பு ஸ்வரமானதால் இயற்கையான உறுதியுடனுள்ளது. காந்தாரமும் அப்படியே. இந்த காந்தாரத்தை 'நொக்கு' சுரத் துடன் சொல்லாவிட்டாலும், இந்த ராகஸ்வரூபம் மங்கலாகாது.

4. மேளகர்த்த — பிரிவுக்காக, விவாதி சுரங்களாக வரக்கூடும் ஸ்வரங்கள்: –

சதுச்ரு இ ரிஷபம், சுத்த காந்தாரமாகவும், ஸாதாரணை காந்தாரம் ஷட்சுரு இ ரிஷபமாகவும், சதுச்சுரு இ தைவதம் சுத்த நிஷாதமாகவும் கைசிக நிஷாதம் ஷட்சுரு இ தைவதமாகவும் அமைக்கப்பட்டுள்ளன. இந்த சுரங்கள் என்றும், மாயாமாளவகௌள ராகத்திலில்லை. இந்த ஒரே ராகத்தில்தான் இது காணப்படும்.

மேற் கூறிய இக்காரணங்களால் 'மாயாமாளவகௌள' ராகம் ஆரம்ப மாணவர்களுக்கு அப்யாஸ முறையில் கற்கச் சிறப்புற்ற தாக இருக்கிறது.

மாயாமாளவகௌள ராகத்தில் உதித்த பல ஜன்ய ராகங் களில் நாடோடிப் பாடல்கள் இருக்கின்றன. இஸ்லாமியர் சொல்லும் பிராத்தனை இந்த ராக ஸ்வரங்களில் உள்ளன. இந்துஸ்தானி ஸ்ங்கீதத்தில் பைரவ ராகம் இதற்கு ஒப்பானதாகும்.

#### ஸஞ்சாரம்:

ஸைரிகமபதப — தபமகமபதநிஸ்
நீநீஸ்ரிஸ் — ஸ்ரிநீ – ஸ்ரிக்ம்க்ரி
ஸ்நிஸ்ரிஸ் — ஸ்நிதபம — கமபதநிஸ்
நீநீதபம — கமபதநிஸ் நிதபம
கமகரிஸ் — நிதபுமு— பதநீ—ஸா

#### உருப்படிகள்:

லக்ஷணகீதம்:--

ரவிகோடிதேஜ — மட்யதாளம்

#### கிருதி:

துள்ளிதளமு .— ரூபகம் — தியாகராஜர் மேருஸமான — ஆதி — ,, தேவிதுள்ளம்ம — ,, — ,, விதுவகு ம்ரோகேதா — ஆதி — ,, மாயாதீதஸ்வரூபிணி — ரூபகம் — பொன்னய்யா தேவாதி தேவ — ,, மைசூர் ஸதாசிவரா**ஃ** தேவதேவகலயாமி — ஸ்வாதி திருநாள்

#### ரு முத்தஞ்சனி

7\*

80

22 ஆனது மேளமான சாஹரப்ரியாவில் ஒன்யம்; ஷாடவ சாயங்கம், வர்ஜம். எர்ஜஸ்வரம் – பஞ்சமம்.

> ஆரோஹணம் — ஸரிகமதநிஸ் அவரோஹணம் — ஸ்நிதமகரிஸ

பூர்வாங்க உத்தராங்க பகுதிகளில் சமமான இடங்களைப் பெற்றிருக்கும் சுரங்களையுடையது இந்த ராகம்.

> ஷட்ஜத்தைத் தவிர்த்து வரும் சுரங்கள்: சதுச்ருதி ரிஷபம், ஸாதாரண காந்தாரம், சுத்தமத்யமம், சதுச்ருதி தைவதம், கைசிகி நிஷாதம்

பஞ்சம வர்ஜமானதால் இந்த ராகத்தில் மத்யமம் முக்யத்துவம் அடைந்திருக்கிறது. தியாகராஜரின் இரண்டு உருப்படிகள் மத்ய மத்தில் ஆரம்பமாகின்றன.

பரோசேவாரெவரே, மாருபல்க

மற்றொரு கிருதியான ஸொகஸொக என்பதுல் கிருதி எவ்வாறு இருக்க வேண்டும் என்பதையும் மிருதங்க வாத்ய இணைப்பு மிருதுவாக இருக்க வேண்டும் என்பதையும் சொல்லு திறார்.

சில இசை வல்லுநர்கள் இந்த ராகத்தைக் கையாளும் பொழுது, தம்பூராவில் பஞ்சமத் தந்தியை மத்தியமத்திற்கு இறக்குவதுண்டு. வைணிகர்கள், தாளத்திந்தியில் வரும் பஞ்ச மத்தை மத்யமம் செய்வதுண்டு.

இந்துஸ்தானி ஸங்கீதத்தில் ஸ்ரீரஞ்சனிக்கு நேராக பாகேசரீ எனும் ராகத்தை ஒப்பிடலாம்.

#### ஸஞ்சாரம்

.

ரிகமா—தநிஸ்—தநிஸ்ரிக்ரிஸ்— நிஸ்நீ—ரிஸ்நிதமகரிகா—கமதநிஸ்ர— நிக்ரிக்ஸ்ரி—நிரிஸ்ரி—நிஸ்நிதமா— கரிகா—நிதமகரி—சமகரிகரிஸா— நிரிஸ்—நிதமா—தநி—ரிஸ் நிஸ்— உருப்படிகள்

ப்ரோசேவாரெவரே –ஆதி –தியாகராஜர் மாருபல்க -ஆதி லொகஸுக ~ரூபகம் ~ புவினி தாஸுடனே தேசாதி ⊸ ஸரியெவ்வரே ஸ்ரீ தும்துர்கே –முத்துஸ்வாமி தக்ஷதர் ப்ரோசுடகு *– தக்ஷிணாமூர்* த்**தி** 

#### மோஹனம்

28–வது மேளமாகிய ஹரிகாம்போதியில் ஜன்யம்; ஔடவ, வர்ஜ—உபாங்கம், வர்ஜ ஸ்வரங்கள் — மா, நி.

> ஆரோஹணம் — ஸரிகபத**ஸ்** *அ*வரோஹணம் — ஸ்தபகரி**ஸ**

மோகனம் மிகவும் பழமையானராகம். உலக ஸங்கீதங்களி**ல்** இந்த ராகத்தின் ஸ்வரங்க்ளே இதற்குக் காணப்படும் ராகம். காரணாடுமெனக் கூறலாம். 'ஸைகிள் ஆப் பிப்த்ஸ்' என்னும் படிப்**படி** யாக பஞ்சம பாவத்துடன் வரும் வகையில் ஷட்ஜத்திலிருந்து. சதுச்ருதி ரிஷபமும், சதுச்ருதி ரிஷபத்திலிருந்து சதுச்சுருதி தைவ**வ** மும், சதுச்சுருதி தைவதத்திலிருந்து அந்தர காந்தாரமும் வருகின்றன. இவைகளே மோகன ராகங்களின் சுரங்களாகும்.

இசையில் வயலின் வாத்யத்தின் தந்திகள் *நாட்*டு 'ஜி—டி—ஏ—இ' என்று அதாவது ஸ—ப—ரி—**த என்**று சுரு**தி கூட்டப்** பட்டு வருவதையும் இங்குச் சொல்லலாம்.

பல நாடோடிப் பாடல்களும், மோகினியாட்டம் முதலிய இடை ராகமே **கையாளப்ப@** பெரும்பாலும் மோகன கிறது. ஜப்பானிய இசையிலும், இம்முறை தோன்றுகிறது. இந்**து**ள் ஸங்கீதத்தில்— மோகன ராகம் 'பூப்' என்று வழங்கப்**படு** ஸங்கீதத்திலும் **மோகனத்** இதன் பழக்கத்தால் கர்னாட தில் 'ஸ்தப' என்று கையாளும்பொழுது சிலர் காகலிநிஷாதத்**தைத்** தொடுகின்றனர். ஆனால் நம் இசையில் காந்தாரமும், தைவதமும், மோகனத்தில் அந்த அசைவுடனுமே கையாளப்பட வேண்டும்.

ஸஞ்சாரம்

காபதஸ்ாஸ்ா-தா-க்ரிஸ்தா பதஸ்ரிஸ்தபகா — பதஸ்தபகரீ— கபதபகர்–ஸரிகபகரிஸ– ஸரிதா—ஸரி கா கா— கை பெப தத பப கரி — ஸரிதா—ஸா

உருப்படிகள்

10

€3

v

· . . D.

தீதம் — வரவீணா — ரூபகம் வர்ணம் இயற்றியவர்கள்: பல்லவி துரைசாமி அய்யர் ராமநா*தபு*ரம் ஸ்ரீநிவாஸ அய்யங்கார்

– ஆதி

வீணை குப்பய்யர்

பவனுத

க்ருதி:

– தியாகராஜர் நனுபாலிம்ப – ஆதி மோகனராகம் – ஆதி எவரூரா - சாபு ஏன் பள்ளி கொண்டீரெய்யா — அருணாசலக்**களி** பெத்த தேவுனி – மைசூர்ஸதாசிவ**ராவ்** 

*தரங்*கம்:

க்ஷேமம் குரு — நாராயுண**—தீர்த்தர்** ஜாவளி மோஹமெல்ல *- பட்டாபிராமய்யா்* 

#### ச**ங்கரா**பரணம்

சங்கராபரணம் ஸம்பூர்ணராகம், 29–ஆவது மேள**கர்த்தா** கட**பய**ாதிஸங்கியத்தில் அடங்குவதற்கு எனும். முன்சொல் அமைக்கப்பட்டது. ஐந்தாவ*து* ராகமாக வருகிறது. ஷட்ஜ பஞ்சமங்களைத் தவிர்த்து வரும். சுரங்கள்:

சதுச்சுருதி ரிஷபம், அந்தரகாந்தாரம், சத்தமத்யமம் சதுச்சுருதி தைவதம், காகலி நிஷாதம் ஆரோ**ஹண**ம் — ஸரிகமபதநி**ஸ்** 

— ஸ்நிதபமகரிஸ

அவரோஹணம்

பூர்வாங்கத்திலும், உத்திராங்கத்திலும் சமானமுள்ள **ஸ்தானம்** மேலும் ரிஷபமும், தைவ**தமும், ஒரே தளில்** அமைந்துள்ளன. **மா** திரியான 'நொக்கு' கமகத்துடன் வழங்கப்படுகிறது. இ**துிவ** தாகச் சாயையைத் தெளிவாக எடுத்துக் காட்டுகிறது. **இதுவே**, 'ஸ்கேல்' என்பதற்கும் 'ராகம்' என்பதற்கும் உள்ள வித்**தியாச**ங் களை எடுத்துக் காட்டுகிறது. ஐரோப்பிய ஸங்கீதத்தில் இந்துஸ்தானி ஸங்கீதத் இல் ஸ்கேல்' **டை**டா னிக் என்றும், 'பிலாவல்' என்றும் கூறப்படும் ராகம் சங்கராபரண ஸ்வ**ரங்களை** உடையன. பண்டைக்காலத் தமிழிசையில் இந்த ராகம் பழும் பஞ்சேரம் எனக் கூறப்பட்டுள்ளது.

ஸங்கீத ரத்னாகரம், ஸங்கீத மகரந்தம், ராக விபோதம்• ஸங்கீத மையஸார முதலிய நூல்களில் சங்கராபரணத்**தின் குறிப்பு** இருக்கின் றது. ராகவிபோதத்தில், *ராகஸ்வ*ருப ஸோமநா**த**ர் தேவதை வர்ணணையில் சங்கராபரணத்தை வெண்மை நிற **முடை**யதாகவும், தாமரைப்பூக்கள் மாலையணிந்ததா**கவும்** இ**தக**ு திலும், நெற்றியிலும் விபூதி பூசியுள்ளதாகவும், சிவ**ந்த ஆடை** மிகப் பொரு**த்தமென**ச் விவரிக்கிறார். இது **அணிந்த**தாகவும் **ு**சால்லலாம். ஏனெனில், சங்கராபரணம் என்றால் சிவ**றுக்**ரு அணியாக இருப்பது என்று அர்த்தம். சிவபிரான் நட**ராஜுவான,** பாம்புமாலை அணிந்து விபூதியான திருநீற்றுப் பூச்சுடன் விள**ங்கு** காணலாம். வதைக்

சங்கராபரணம் மிக்க பழைமையான ராகம். 'ஸ்தாப! — 'கமதபரிஸ்' என்னும் ஸஞ்ராங்கள் பழமை வாய்ந்தன. நீண்டு அசைவற்ற அந்தரகாந்தாரம் இந்த ராகத்திற்குத் குனிர் சிறப்பு. இந்த காந்தாரத்தைச் சற்று அசைத்து, ஆந்தேபளித்தமாகின்ற

ஜண்ட ஸ்வரப்ரயோகங்களும் (படமம் கக பம் ிரி கூ பம் பிரி தாட்டுஸ்வர ப்ரயோகங்களாகிய ரிநி—ஸ்த நி.டதம் பரி கொ முதலியவை தாரளாமாக இந்த ராகத்தில் உபயோகப்படிக்கப்பி கின்றுன. ச்லோகம், பத்யம், விருத்தம் முதலிய ை இந்த பாகிகிகி சஞ்சாரமாக உபயோகப்படுகிறது. எஃலானித உருப்படிக்குகி இந்த ராகத்தில் காணப்படுகின்றன.

ஸஞ்சாரம்

லபாமகம்பி **கம்பக்டிரிஸ்** ஊ

white which at the other

- INDINIMAN - MALLA

நிஸ் ரீஸ் —தபா—கமமபதநிஸ்—ாஸ்த நிப — மகமா—கமதபபா ரீஸ — ஸதே நீ — ஸரீஸ—

உருப்படிகள் :

தீதம்

–வரிஜிதமதவிலாஸ•்–த்ருவதாளம்

ஆரேரேசரத

—ஸிம்**ஹந**ந்தன

வர்ணம்—

ஸாமிநின்னே–ஆதிதாளம்–வீணை குப்பப்பர் சலமேலே –அட–ஸ்வாதிதிருநாள்

பதவர்ணம்:

அதிமோ ஹ

mon pays

பதம்:

அல்ல நாயேனு–த்ருபுட-கே, த்ரய்பா

எவ்வடேபாம — மிச்ரம்

தூரீஜுசு – சாபு – சபாபதி அய்யர்

நல்ல நல்ல நிலவு —ஆதி —கனம் கிருஷ்ணய்யர்

துரங்கம்:

ஸ்ரீவாஸுதேவ –சாபு–நாராயண தீர்த்தர்

அஷ்டபதி:

பச்யதி பச்யதி –த்ருபுட–ஐயதேவ

**திவ்ய**நாம் சுருதி

(தியாகராஜர்)

ரமாரமணராரா — ஆதி
ராம நின்னுவினா — ரூபகம்
பரிபாலய தாசரதே — சாபு
ஸ்ரீரகுவர — ரூபகம்
பாஹிராமகர்தா — ஆதி
ராமாஸீதாராம — ,,
வரலீல — திச்ரலகு

```
. ஆறு பாகங்களைக் கொடுக்கும் மூர்ச்சனைராக மேளங்களில்,...
```

#### within the until post mi

பினுப மூர்ச்சனை — கரஹரப்ரிய காந்தார மூர்ச்சனை — உறனுமதோடி மத்யமம் — மேசகல்யாணி பஞ்சம் — ஹரிகாம்போதி குதுவது நடபைரவி

தியாகபாஜ ஸ்வாமிகன் இந்த சங்கராப**ரணத்தில் அநேக**் கிருதிகள் இயற்றியிருக்கிறார்.

ு ஆதி
எதுபரு ஜூதிந்தி — ஆதி
எதுபரு பெத்தல்ல — ,,
புக்டுராது — சாபு
பக்டு பிக்ஷமீயவே — ரூபகம்
பண்கூஸ்வாதின் — ,,
பகியாத காதுர — ஆதி
ஸ்வாராகஸுத்தாஸ் — ,,

மந்த வாக்கோகாரர்களின் க்ருதிகள்:—

நாகலிங்கம் — முத்துஸ்வாமிதீக்ஷ தர் அகூயலிங்களிபோ — , , ஸரோஐதளநேத்ரி — ச்யாமா சாஸ்திரி தேவிரீன நேத்ரி — , , மஹிமதெலிய தரமா — ஆனய்யா முற்றைரிபால — சாளப்பாக்கம் சின்ன ய்யா ந்ருத்யதி — ஸ்வாதி திருநாள்

#### e . வரம்ஸத்வனி

39 ஆனது மேனமான திர சங்கராபா**ணத்தின் ஜன்யம்,** தனான, காயங்க வரிஜம், வரிஜ சுரங்கள் மக

> ஆபோனுளைப் எயிகாழிஸ் அவகோருவளைப் ஸ்ழிபகரின

ஷட்ஜ பஞ்சமங்களைத் தவிர வரும் சுரங்கள்:

சதுச்ரு திரிஷபம், அந்தர காந்தார**ம்,** காகலி நிஷாதம்

இந்த ராகம் முத்துஸ்வாமி தீக்ஷதரின் தந்தையா**ன** ரா**மஸ்வாமி** தீக்ஷதரால் கோர்க்கப்பட்டது. ஆகவே தியாகராஜர் காலத்**திற்கு** முன் இந்த ராகத்தில் உருப்படிகள் கிடையாது.

மேல் நாட்டு ஸங்கீதத்திலுள்ள ''மேஜர் கார்ட்'' என்று சொல்லப்படும் ப்ரயோகங்கள் — 'ஸக2 ப, பநி2 ரி2—இவை இரண்டுமே ஹம்ஸத்வனி ராகத்திலுள்ள சுரங்களாகும்.

ஹம்ஸத்வனியும் மோகனமும், ஒரே ஸ்வரவித்திலுள்ளன! அதாவது, மோகனத்தின் தைவதத்திற்குப் பதிலாக காகலி நிஷாதம் ஹம்ஸத் வனியிலுள்ளது. இருந்தாலும் ராகச் சாயையும் ரூபமும் மிக வேறுபாட்டுடனே வருகின்றன. மோகனத்தின் காந்தாரம் லனிதமாகவும், ஹம்ஸத்வனியில் காகலி நிஷாதம் வருவதால் ஒரு கம்பீர்யம் இதில் காணப்படுகிறது. மேலும் மூர்ச்சனகாரக ராகமாகப் பார்க்கும் பொழுது, ஹம்சத்வனியில் ஒரு ராக மாற்றமே தோன்றுகிறது. அதாவது பஞ்சம மூர்ச்சனையாக நாகஸ்வராவளிராக ஏற்படுகிறது. ஆனால் மோகனத்தில் — இதன் எல்லா சுரங்களும் மூர்ச்சனை தருகின்றன.

ரிஷப மூர்ச்சனை — மத்யமாவ**தி** காந்தார மூர்ச்சனை — ஹிந்**தோளம்** பஞ்சம மூர்ச்சனை — சு**த்தஸாவேரி** தைவத மூர்ச்சுனை — சு**த்த தன்யாளி** 

ஸஞ்சாரம்

கரிகபாபா—கபநிஸ்நிபகா— ரிகபநிபகரீ — கக பப நிநி— ரிரி நிநி பக—ரிக பநி—ஸரிகபகரி ஸெரிகபகரிஸ்நிபு—கபநீ— ஸெரிஸ்நி பெநி ஸாஸா

கிருதிகள்:

வாதாபி கணபதி பஜேஹம் — தீக்ஷிதர் அருள்புரிவாய் கருணைக்கடலே — பாபநாசம் சிவன் ஸாஸாபாநிபோநிபா — ,, பூர்ரகுருலமந்து — தியாகராஜர் பாவஸ் சகருக் — பட்டணம் சுப்பமணி அதிர்கா வ வர் எய் ட்ட அல்லாகு

இந்த பாகத்தின் காம்பீர்யத்தன்மையினால் கச்சேரிகளில் புதலின் களைகட்டுவதற்கு எந்த வர்ணமோ, அல்லது உருப்படியோ இகில் எடுப்பதுண்டு.

#### விய்கவுரண்கு ப

் ந்து மேளங்களில், பத்தாவது சக்ரமான திசி சக்ரத்தில் இர**வ்**ப பல்து ராகமான 56—ஆவது மேளகர்த்தாவாகும் ராகம் வுண்பு நகப்பிய ஷட்ஜ, பஞ்சமங்களைத் தவிர வரும் சுரங்கள்:

> சதுச்சுருதி ரிஷபம், ஸாதாரண காந்தாரம், ப்ரதி மத்யமம், சுத்த தைவதம், கைசிகிநிஷாதம்.

பூர்வாங்கத்தின் இதன் நேர் மேளம் நடபைரவி மூன்ற மும்ச்சனைசுள் வரும் மூர்ச்சனைராக மேளமாகும்.

- 1. காந்தார முர்ச்சனை சூலினி மேளம் 35
- 2. பஞ்சம மூர்ச்சனை —தேனுகா மேளம் 🦠
- 3. தைவத மூர்ச்சனை —சித்ராம்பரி ,, 66

தியாகரானர் காலத்திற்கு முன்பு ஷண்முசப்ரியாவில் உருப்படி இதப்பதாகத், தெரியவில்லை. 'வத்தனேவாரு' என்னும் ஒரே உருப்படி தியாகராஜர் இயற்றியது. பட்டணம் சுப்ரமணியய்யர் (மரிவேர் திக்கௌரய்ய) பாபநாசம் சிவன் (ஆண்டவனே, ஓம் ய காலை) இவர்களில் கிருதிகளால் இந்த ராகம் பிரபலமானதென்று சொல்லைரம். கோடீச்வரய்யர் கிருதியையும் சொல்லலாம்.

ொள்ற நூற்றபண்டில் பிரபல்யமடைந்த இந்த ராகத்தைத் நாகாள இசை மேதைகள் பல்லவி வேலைப்பாடுகளை – ராக ஆலாபகை, நிரவல், சுரம் முதலிய அதிக விவரமுடன் கையாளு (அராமனர்)

இந்தாரகத்தின் தைவதப்போயகங்களில் – உதாரணமாக பாகதிகஃ

் ஆணா வனே என்ற இடங்களில் நிஷமதத்தை ஒட்டி மேலே போகும் மொழுது, எதுர்குதி தைவதம் கரணப்படுகிறது.

#### anghanpio

பதாபார் பத்தித்தி வை ஹிசிசிசிகிடும்தா பத்திதாப் காபாட அப்பணிலா கரிஸ் நிதா நிசிலா

# 6. தானம்

முன்னுரை:-

முதல் பாடத்தில் தாளத்தின் இயல்பு பற்றிய சிறு குறிப்பீடும், பாட்டின் கால அளவுடன் தாளத்தின் தொடர்பு பற்றிய குறிப்பும் கொடுச்கப்பட்டிருந்தது. இந்தப் பாடத்தில் நாம் தாளம் என்ற அம்சத்தையும், அதன் பல்வேறு அங்கங்களைப்பற்றியும், பல விதமான தாளங்களையும் பற்றி விரிவாக அணுகுவோம்.

தாளம் என்பது என்ன? சாதாரணமாக தாளம் **என்பது** காலத்தை அளக்கும் ஒரு அளவுகோல் என்று சொல்லலாம். ஒரு குறிப்பிட்ட கால அளவை ஒரு பகுதியாகக் கொண்டு மற்ற செயல்களின் மொத்த காலத்தை அளக்கும் ஒரு அள**வு** கோலே தாளம் என்பதாகும்.

தாளத்தின் செயல்பாடு என்ன? தாளத்திற்கு ஒன்றுக்கு மேற் பட்ட செயல்கள் உள்ளன. முதலாவதாக அது க்கம். வர்ணம். முதலியவைகளின் க்ருதி கால வரையறையை அளக்கிறது. இரண்டாவதாக பாட்டுகளின் போக்கை வரையறப்படுக்கு கிறது. மூன்றாவதாக ஒரு கச்சேரியில் பாடுபவரின் செயலையும் மிருதங்கம் செயலையும் வாசிப்பவரின் ஒருங்கணைக்கிறது. செய்கிறது). (தொடர்புள்ள தாகச் நாட்டி**ய**க் கச்சேரிகளில் நாட்டியம் செய்பவர், பாடுபவர், மிருதங்கம் வாசிப்பவர் முதலி யவர்களின் செய்கைகளை ஒருங்கிணைத்து ஒழுங்கு செய்கிறது. அளப்பது கச்சேரியின் போக்கை ஒழுங்**கு** கால**வரையறையை** படுத்துவது என்ன என்பதைப் புரிந்து கொள்ள நாம் ஒவ்வொண் றாக ஆராய்வோம்.

அ) தாளம் பாட்டுகளின் காலவரையறையை அளவிடுகிறது:
சாதாரணமாக தினசரி வாழ்க்கையில் எந்த ஒரு சம்பவத்தின்
கால அளவையும் ஒரு கடிகாரத்தின் உதவி கொண்டு நிர்ணு
யிக்கிறோம். உதாரணமாக நாம் சென்னையிலிருந்து பங்களூருக்கு
ரயில் மூலமாகச் கடப்பதற்கு எடுத்துக் கொள்ளும் நேரம், கடி
காரத்தின் படி, சுமார் 6 மணிநேரம் ஆகிறது என்று சொல் கிரோரம். அல்லது ஒரு நாறு மீட்டர் ஓட்டப்பந்தயத்தில் ஒடு
வகுற்கு ஒருவரை வடுத்துக் கொள்ளும் நோம் 11 செகண்டுகள்
வன்று, ஒரு கடிகார் தெரால்கிறோம் அது போல்
கானரி, ஒரு கடிகார் திரின் உதனியு வடிகையிலையில் அனக்கும் **துகு காரசு**மாரம் போள்றது என்று சொல்லையர். உதுபாளாமாக, ஆதிதாளம் என்பது எட்டு சம் பகுதிகள் அல்லது அசுவுக்களி கொள்ளா ஒரு அளவு. அம்வது கோகி வடைற போகவ வர்வளத்தின் <u> பலலகியை இந்த ஆகு தாளத்தைப் போட்டுக் கொண்டு பாகும்</u> போது இர**ன்**டு சுற்றுகளில் அல்லது அவர்த்தங்களில் (வெவெவ் றும் 8 அவைங்கள் கொண்டது) அந்த பல்லவி முடிகிறது. இதன்-படி பல்லவியின் கால அளவு ஆதிதாளத்தின் இரண்டு ஆவர்த் குக்கள் என்று கூறுகிறோம். இந்த வர்ணத்தின் அனுபள்லளி இரண்டு ஆவர்த்தங்கள். பருத்துக்கொள்ளும் அளவு மங்காயிஸ்வரம் எடுத்துக் கொள்ளும் அளவும் 2 ஆவர்த்தங்கள். டுயு போல் அந்த வர்ணத்தின் எல்லாப் பகுதிகளையும் பாடி முழக்க எவ்வளவு ஆவர்த்தங்கள் எடுத்துக் கொள்ளப்படுகின்றன ுள்று கணித்துவிடலாம்.

.ஆ) தாளம் என்பது பாட்டின்போக்கை முறைபடுத்துகிறது:

அதே நின்னு கோரி வர்ணத்தை எடுத்துக் கொண்டால் அதன் போக்கு அல்லது நடை நாலு–நாலு ஸ்வரங்கள் சேர்ந்த வடிவமைப்புகளாகத் தெரிகிறது.

காகா ரீ; | ஸஸரிரி ககரிரி | ஸரிகரி | ஸரிஸத | ஸரிகப | கரிஸரி பகை ரிஸரிக | ரிரிஸத | ஸரிகரி | கபகப | தபதஸ் | தாபக | தபகரி

ஓவ்வொரு ஸ்வரத்தின் கால அளவும் அதற்கு நிர்ணயிக்கப்பட்ட ார சரியாக இருக்க வேண்டும். அதாவது 'ஸ' எடுத்துக் கொள்ளும் ேநாத்தின் அளவே 'ரி' எடுத்துக் கொள்ள வேண்டும். 'ரீ'யின் அளவு இரண்டு மடங்காக இருக்க வேண்டும். அதே போல் நாலு –நாலு ஸ்வரங்கள் கொண்ட ஒவ்வொரு பகுதியின் காலமும் சமமாக இருக்க வேண்டும். 'காகா' என்ற ஸ்வரங்களுக்கு எடுத்துக் ுகாள்ளும் நேரம் தான் 'ரீ;, என்பதற்கும், 'ஸஸரிரி' என்பதற்கும் ்ககரிரி? என்பதற்கும் எடுத்துக் கொள்ள வேண்டும். போ**வ்**ற நாலு-நாலு மைமான கால அளவுகளில் பாடுவதற்கு ு நவியாக தாளத்தை கைகளினால் போடுகிறோம். உதாரணமாக, அடுதாளத்தை சமகால அளவுள்ள செய்கைகளினால் துடையில் ு புயும், விரல்களினால் எண்ணியும், கையை உயர்த்தி உள்ளங் கையை மேற்புறமாகத் திருப்பியும், இது போன்ற களினால் போடுகிறோம். ஆதி தாளத்திற்கு 8 செய்கைகள் றுருக்கின்றன. *1) வலது கையினால் தட்*டுவ*து (2) பிறகு* சண்டு விசுல் (3) பிறகு மோதிர விரல் (4) பிறகு நடு விரம் (5) மறுபடி உள்ளங்கையினால் தட்டுவது (6) உள்ளங்கையை மேற் புறாவசத் திருப்பி வீச்வது (7) மறுபடி உள்ளங்கையால் தட்டுவது (৪) மறுபடி உள்ளங்கையை மேற்புறமாகத் திருப்பி வீசுவது. இந்த *⊾⇔லா செ*ய்கைகளும் சமமான கா**ல அளவு**ள்ளதாக இருக்க

வேண்டும். அருதருந்துள்ள இரண்டு செய்கைகளின் இடை**பில்** நான்கு ஸ்வாங்கள் பாடப்பட வேண்டும். சமமான இடைவெளி களில் தாளம் ஒரே சீராகப் போடப்பட்டால் ஸ்வரங்களி**ன்** ஒழுக்கு தானாகவே நிலைநிறுத்தப்படுகிறது.

இப்படியாகத்தாளம் சமமான கால இடைவெளிகளுடன் போடப்பட்டால் பாட்டின் போக்கு ் நெறிப்படுத்தப்படுகிறது. தாளத்தை சரியான கால இடைவெளிகளில் ஒழுங்காகப் போடா வீட்டால் பாட்டின் போக்கும் நெறியிழந்து விடும்.

(இ). தாளம் என்பது பல செய்கைகளை ஒருங்கிணைக்கிறது.

அது எப்படி என்பதைப் பார்ப்போம். ஒரு இசைக் கச்சேரி யில் ஒரு பிரதான பாடகர் அல்லது வாத்தியர் கலைஞர், அவருக் குப்பக்கவாத்தியமாக ஒரு மிருதங்க கலைஞர் இருப்பார். பாடகர் ஒரு பாட்டைப் பாடும் பொழுது மிருதங்கம் வாசிப்பவரும் சில சொற்கோர்வைகளை மிருதங்கத்தில் வாசிப்பார். பாடகர் பாட்டின் அமைப்புக்கு ஏற்ப பல ஸ்வரங்களில் சஞ்சாரம் செய்யும் பொமுகு மிரு தங்கம் வாசிப்பு சில சமயம் பாட்டின் அமைப்பைப் போலவே சமயங்களில் பாட்டின் அமைப்பிற்கு இருக்குப், சில மாறு பட்ட சொற் கோர்வைகளைக் கொண்டதாக இருக்கும். இருந் தாலும் பாட்டு, மிருதங்கம் இரண்டிற்கும் பொதுவாகத் காளம் என்பது ஒன்றேயாக இருப்பதால் அந்த தாளத்தின் ஆவர்க்க முடிவில் பாடகர், மிருதங்கம் வாசிப்பவர் இருவரும் ஒரே இடத்தில் முடிக்க அதில் வித்தியாசம் இருக்கக்கூடாது. தாளத்தின் ்வேண்டும். ஆரம்பத்திற்கும் முடிவுக்கும் நடுவில் வாசிப்பில் வேறு பட்ட கோர்வைகள் இருந்தாலும் பாடகர் முடிக்கும் போது மிருதங்கம் வாசிப்பவரும் முடித்து விடுகிறார்.-

உதாரணமாக நம் தினசரி வாழ்ச்கையில் நம்முடைய பல செயல்களைக் கடிகாரம்தான் ஒழுங்கு சேர்த்து வைக்கிறது. நம் முடைய கல்லூரிகளையும் பள்ளிகளையும் விட்டு சாயங்காலத்தி லேயே வெளியே வந்த பிறகு அவரவர்கள் பலவேறு செயல்களில் ஈடுபடுகின்றோம். ஆனால் காலையில் குறிப்பிட்ட நேரத்திற்கு கல்லூரிகளுக்கோ பள்ளிகளுக்கோ சென்று ஒன்று சேர்கிறோம். கடிகாரம் நம்முடைய பல செய்கைகளை ஒருங்கிணைக்கும் கருவியாக, பல மணிகளைக் கோர்க்க இழையோடும் நூலாக இருக்கிறது. அது போல் தாளத்தை இசைக் கலைஞனின் கடிகாரம் என்று தோராயமாகச் சொல்லலாம். ஆனால் ஒன்றை நாம் நினைவில் வைத்துக் கொள்ள வேண்டும். கீத்தனைகளையும்; நிரவலையும், கல்பனாஸ்வரங்களையும் பாடும் பொழுதுதான் தாளம் அவகியமாகிறது. ராக ஆலாபனையின் பொழுதோ விருத்தம் பாடும் பொழுதோ தாளம்

🐞 🕬 स्त्र 🗐 🗐 स्त्र स्त्र होत्त्र जो।

**வுக்கு டிக்க ஸ்கி** ட அத்து கார்களார் உருக்காரது அதற் ામણાલા ஒ.சு. இகு (எப்பாக்க கொள்ளு பெரிய பெரிய காண்' சாகுகாரன ஒளாகினோரம். எப்படி நம் வ<mark>யழ்க்கையில்</mark> அ சானச் சுறிசமும் கடிகம்பத்தின் பிகச்சிறிய கமல அன்னை ஒரு கார எள்ளு சொல்கிறோபோ அகுபோல் சங்கி<u>கத்</u>தில் **ஒ**ர ஏ டிர கானம். அக**ள் மிகச்**சிறிய கானப் பகுதியாகும். கடி**கா**ரத்**தில்** பு பண்புகார் ஒரு பர்கத்திலிருந்து பக்கவாட்டில் மறுபக்கத்திற்கு பசானும் நேரத்தை அதாவது அதன் இரண்டு 'டிக்' ஒலிக**ளுக்** கினா மினுள்ள நோத்தை ஒரு நொடி என்று சொல்கிறோம். <sub>அதே, போல் தாளத்தில் அடுத்தடுத்து வரும் கையின் இரண்டு</sub> ூசார்கைகளுக்கு நடுவில் உள்ள நேரம் ஒரு அக்ஷரகாலம். அந்த தரளங்களின் செய்கைகளின் வேகம் வேவ்வேறு பாட்டுகளில் மாறக்கூடுமாதலால் ஒரு அஷரகாலப் பகுதி என்பது ஒரு நீர் மானமான கால அளவாக இருக்காது. ஆனால் சுமாராக நிதான மாக தாளம் போடும் போது ஒரு அஷரகாலத்தின் தோராயமாக ஒரு நொடி (ஸெகண்ட்)க்கு சமமாக இருச்கின்றது என வைத்துக் கொள்ளலாம்.

இவ்வாறு ஆதிதாளத்தில் எட்டு செய்கைகள். அவைகளை நெரம்ப திரும்ப, அதாவது பல சுற்றுகளாகப் போடுகிறோம். ஒரு சுற்று ஆதிதாளம் போடும் போது 8 அக்ஷர காலம் கொண்ட ஒரு கற்று ஆதிதாளம் போடும் போது 8 அக்ஷர காலம் கொண்ட ஒரு பகுதியைக் குறிக்கிறது. அது போல அட தாளத்தில் 14 இக்ஷரகாலங்கள் கொண்ட ஒரு காலப் பகுதியைக் செய்கைகள், 14 அக்ஷரகாலங்கள் கொண்ட ஒரு காலப் பகுதியைக் சுறிக்கின்றன. அக்ஷர காலத்தை, அக்ஷரம் என்றே வழக்கில் சொல்கிறோம்.

2) **ஆவர்த்தம் :**– செய்ததையே திரும்ப செய்வதற்கு ஆவர்த்தம் என்று பெயர். ஆதி தாளத்தில் எட்டு அக்ஷரகாலம் கொண்ட ஒரு சுற்று தூளத்தைப் போட்டவுடன், மறுபடி மறுபடி அதே 8 அக்ஷரகாலம் கொண்ட சுற்றுகளை பாட்டின் முடிவு வரைப் சிறிய காலப்பகுதி **ஒ**ரு தாளத்தில் மிகச் அஷரகாலம். அது போல் ஆதி தாளத்தின் 8 அஷரகாலம் ஒரு அமைந்த பாட<sub>ு</sub>ல்களில் இந்**த ஆதி** தாளத்தில் பெரியபகுதி. எட்டு அஷரம் கொண்ட பெரிய பகுதியே ஒரு ஆவர்த்தம். பல ஆவர்த்தங்கள் பாடி ஒரு பாட்டு முடிவீதால் அந்தப் பாட்டின் காலவரையறை எவ்வளவு என்பது, எத்தனை ஆவர்த்தங்கள் பாபுயிருக்கிறோம் என்பதை வைத்து கணக்கிட்டு விடலாம். டேலே சுறியபடி ''நின்னு கோரி'' என்ற மோகனராக வர்ணத்தின் பல்லவி ஆதி தாளத்தின் இரண்டு ஆவர்த்தங்களைக் கொண்டது. இது போவ ஒவ்வொரு தாளத்திலும் பாடும் பொழுது ஒவ்வொரு ு சுற்றும் ஒரு ஆவர்த்தம் என்ற பெ**ய**ரால் **குறிப்பிடப்படுகிற**து.

3. சியை கியை என்பது செய்கை தாளம் என்பது தரண் வரையறையை அளக்கும் ஒரு சாதனம். அதனால் அதன் இயல்பு காலத்தை, சார்ந்ததாகவே இருக்கும். காலத்தின் இந்த இயல்பை! கொளிப்படையாகத் தெரியப்படுத்த நமக்கு செய்கைகள் வேண்டும். நாம் இரண்டு செய்கைகள் செய்வதன் மூலம் அதன் நடுவில் உள்ள செயலற்ற நிலைக்கு எடுத்துக் கொள்ளும் நேரத்தை உள்ள செயலற்ற நிலைக்கு எடுத்துக் கொள்ளும் நேரத்தை அலைது காலவரையறையை ஒரு அளவாகக் கொண்டு, அதைப் போல் பல மடங்கு கால அளவுகள் உள்ள ஒரு கீர்த்தனையின் காலவரையறையை (duration) நம்முருவ் கணக்கிடமுடிகிறது. இவ்வாறு க்ரியை என்பது கைகளின் செய்கைகளினால் ஆரம்பித்து அதன் மூலமாக கால அளவுகணைத் தோற்று விக்கிறது.

தற்காலத்திய முறையில் தாளத்தில் முக்கியமாக மூன்றுவித் க்ரியைகள் இருக்கின்றன. முதலாவதாக வலது துடையில் தட்டுவது, அல்லது இடது உள்ளங்கையில் தட்டுவது. இதற்குப் பெயர் தட்டு அல்லது காதம் (Ghatam). இரண்டாவது கையை வீசி உள்ளம் கையை மேல் நோக்கி திருப்புவது. இதற்கு வீச்சு அல்லது விஸர்ஜிதம் (Visarjitam) என்று பெயர், மூன்றாவது கை விரல்களை ஒவ்வொன்றாக கீழ் நோக்கி இறக்குவது. இதற்கு விரல்களை ஒவ்வொன்றாக கீழ் நோக்கி இறக்குவது. இதற்கு விரலெண்ணிச்கை அல்லது ஆங்குலி நியமம் (anguli niyama) என்று பெயர்.

முன் கூறியபடி ஆதிதாளம் 8 செய்கைகள் அதாவது கிரியைகள் கொண்டது. முதலில் தட்டு, பிறகு சுண்டுவிரல், மோதிரவிரல், நடு விரல், பிறகு தட்டு, ஒரு வீச்சு, மறுபடி, ஒரு தட்டு, ஒரு வீச்சு இவைகள் அடங்கியது. ஒவ்வொரு க்ரியைக்கும், மற்றொரு க்ரியைக்கும், அதாவது, ஒரு தட்டுக்கும் வீச்சுக்கும் இடையில் உள்ள காலப்பகுதி ஒரு அஷரகாலம் இவ்வாறு க்ரியை என்பது ஒரு தாளத்திற்கு வேண்டிய அடிப் படை செய்கைகளைக் குறிக்கிறது.

4) லயம் :- இரண்டு க்ரியைகளுக்கு இடையேயுள்ள செயலற்ற அதாவது ஒரு செயலுமற்ற நிலைக்கு லயம் என்று சொல்லலாம். அதாவது ஒரு க்ரியை அல்லது செயல் முடிந்து அடுத்த செயல் ஆரம்பீக்கும் வரை கிடைக்கும் ஓய்வுக்கு லயம் என்று பெயர் இருக்ரியைகளுக்கு இடையே உள்ள ஓய்வு நேரம் அதிகமாக இருந்தால், அவ்விரண்டு க்ரியைகளுக்கு இடையே உள்ள இடைவெளி அதிகமாகி ஒவ்வொரு ஆவர்த்தமும் முடிய அதிக நேரம் ஆகின்றது. அப்பேரது தாளம் விளம்பித லயத்தில் போடப்படுகிறது என்று சொல்கிறோம். அது போல் இரண்டு க்ரியைகளுக்கு இடையே உள்ள ஓய்வு மிகசு குறையாக இருந்தால் ஒவ்வொரு ஆவர்த்தமும் மிக விண்ர விருக்கு குறையாக இருந்தால் ஒவ்வொரு ஆவர்த்தமும் மிக விண்ரவாக முடிந்து விடுகிறது. அப்போது தாடை த்ருத லயத்தில் போடு படுவதாகச் சொல்கிறோம்.

இடையே உள்ள இடைவெளி மிக அதிகமாகவும் இல்லாமல் மிகக்குறைவாகவும் இல்லாமல் இருந்தால் தாளம் மத்பலயத்தில் போடப்படுவதாகச் சொல்கிறோம்.

இர்போது லயம் என்பது இரண்டு செய்கைகளுக்கு இடையே புள்ள ஓய்வு நேரம் என்றும், இதுவே ஒரு அஷரகாலம் என்ற முரு, கால அளவைக் குறிக்கின்றது என்றும், ஒருவிதத்தில் லயம் முரு, கால அளவு அதாவது ''காலப்ரமாணம்'' என்றும் தெரிந்து கொண்டோம். ''மான்'' அல்லது (''ப்ர+மான ⇒ ) ப்ரமாண்'' என்ற கொண்டும் அளவு (measure) என்பதே பொருள். காலப் பாமணம் என்ற சொல் லயம் என்ற சொல்லுக்குப் பதிலாக உப்போகப்படுத்தப்படுகிறது. ''காலப்ரமாணம்'' என்ற சொல் கான் குற்காலம் தென்னக இசையில் வழக்கத்தில் அதிகமாக (இருந்து வருகிறது.

கீரஹம் (எடுப்பு): இந்த சொல் தாளத்திற்கும் பாட்டுக்கும் தொடர்பைக் குறிக்கிறது. கிரஹம் என்ற சொல்லிற்கு ்பிடிப்பது' என்று பொருள். எந்த ஸ்வரத்திலிருந்து ஒரு ராகத்தில் ஆமைத்த ஆலாபனையையோ பாட்டையோ ஆரம்பிக்கிறோமேர ் ந்த ஸ்வரத்திற்கு கிரஹஸ்வரம் என்று பெயர். அதேபோல் ஒரு பாட்டை ஆரம்பிக்கும் பொழுது அதன் எந்த பகுதியில் தாளம் ஆரம் பெக்கிறோமோ அதை அந்த கிரஹம் குறிக்கின்றது. அதாவது தாளமும் பாட்டும் ஒரே சமயத்தில் ஆரம்பித்தால் அதை ''ஸமக்ர<u>ஹ</u>ம்'' அள்ளது ஸம எடுப்பு என்று சொல்கிறோம். பாட்டும் தானமும் <sub>ழ</sub>ிய சமயத்தில் ஆரம்பிக்காமல் தாளம் முதலில் ஆரம்பி<u>த்து</u> பாட்டு பிறகு தொடர்ந்தால் அதை அனாகத க்ரஹம் அல்லது அனாகத எடுப்பு என்றும், பாட்டு முதலில் ஆரம்பித்து தாளம் தொடர்ந்தால் அதை அ<u>த</u>ீத க்ரஹம் அல்ல<u>த</u>ு வருப்பு என்று செர்வ்சிறோம். முதலில் கூறின ஆனாக**த**்ச்ர**ஹத்** அக்கு உதாரணமாக ஷண்முகப்ரியா ராகத்தில் ''மரிவே ரெதிக் வேகளாய்யாரம் என்ற க்ருதி ஆதிதாளத்தில் 1 🛊 அக்ஷர காலம் ழுடம் விட்டு ஆரம்பிக்கிறது.

ுதித க்டிமை அல்லது. ஆதீத எடுப்புக்கு உதாரணமாக முகாரி பாகத்தின் ''சிவகாம ஸீந்தரி' என்ற பாட்டில் ''சிவ'' என்ற சொங்கைப் பாடிய பிறகே தாளம் ஆரம்பிக்கின்றது. 1 2 3 4 5 6 7 8 சம்படுப்பு வா ,தா ,பி கண பதிம் ,ப ஜே, ஹம் அநாகத் படுப்பு ,, ,ம ரிவே ,ரெ தி, ,க்கெ வர ,ய்ய

கா, ம, ஸு, ந்த ,, ,, ,,

சிவ

100

**•** )

சொல்லும் **கதி அல்லது நடை:**– தாளம் பற்றி அல்லது நடை என்ற பதத்தைப் பற்றியும் தெரிந்து கொள்ள வேண்டும். கதி அல்லது ந... ்த போக்கு என்று பொருள். வாழ்க்கையில் நாம் ''இந்த மனிதனின் நடை அந்த மனிதனின் நடையை விட மாறாக இருக்கிறது'' என்று சொல்லும் பொழுது இந்த மனிதன் குறிப்பிட்ட நேரத்தில் எடுத்து வைச்சும் அடிகள் அந்த மனிதன் இதே நேரத்தில் எடுத்து வைக்கும் அடி களை விட கூட இருக்கின்றன, என்ற பொருளில் சொல்கிறோம். சங்கீதத்திலும் நடை என்பது இசையின் போக்கைக் குறிக்கிறது. எண்ணிக்கை எவ்வளவு காலத்தில் ஸ்வரங்களின் இருக்கிறதோ அதாவது தாது அல்லது மெட்டில் உள்ள துடிப்ப கள் அல்லது அழுத்தங்கள் எவ்வளவு இருக்கின்றனவோ. அதுவே ஒரு பாட்டின் நடையை நிர்ணயிக்கின்றது. ஒரு அக்ஷர காலத்தில் 2, 4 அல்லது 8 ஸ்வரங்கள் உள்ள நடையை சதுரஸ்ர நடை அல்லது கதியென்றும், 3 அல்லது 6 ஸ்வரங்கள் உடைய 'கதியை **்த்ரயச்ர' கதி என்று**ம், 5 ஸ்வரங்களுடைய 'கதி'க்கு 'கண்டக**ி** என்றும், 7 ஸ்வரங்களுடையதை 'மிச்ர' கதியென்றும், 9ஸ்வரங் களையுடையதை 'ஸங்கீர்ண' கதி என்றும் சொல்கிறோம். நின்னு கோரி' என்ற மோஹனராக வர்ணம் 'சதுரஸ்ர' *க*தியைக் கொண்டது.

தாளத்தில் இடம் பெறும் சில கலைச் சொற்களைப் பற்றி (tecehnical terms) படித்தோம். இப்பொழுது நம்முடைய இசை முறையில் காணப்படும் பல வகையான தாளங்களின் அமைப்புகளைத் தெரிந்து கொள்வோம்.

#### தூளங்கள்

நமமுடைய இசை மரபில் இருக்கும் தாளங்களை இரண்டு எ.வ.சுயாக பிரிக்கலாம். (அ) ஒறிர அரவுத்தில் அக்குரகாலங்களின் **என்ணிக்கை** என்னளை இருக்கின்றனவேப் அதே அள**வு எண்ணிக்கை உள்ள** கொர்கைகள் அல்லது ச்ரியைகள் உடைய தாளங்கள்.

உதபாணம்: -- பீரஸித்தமான ஸப்த தரளங்கள் என்னும் 7 வகை தரனங்களும் அவற்றிலிருந்து உண்டாகும் 35 வகை தாளங்களும்

4

٠,

v

HAT

( ஆ) மற்றொரு வகை தாளங்களில், அவைகளுக்கு கூறப் பட்டிருச்கும் அக்ஷரகாலங்களின் எண்ணிக்கை எவ்வளவோ அதே அளவு ''க்ரியைகள்'' இருக்காது.

12 - ம் பல வகை சாபு தாளங்கள், தேசாதி, **மத்யாதி தாளங்கள்** சூறுகிய ரூபகதாளம்

அ. ஸப்ததாளங்களும் 35 வகைத்தாளங்களும்.

நருவ, மட்ய, ரூபக, ஐம்ப, த்ரிபுட, அட, ஏக என்பவை வாக, தாளங்களாவன. தென்மையான சூளாதி ப்ரபந்தங்கள் என்றும். இசை வடிவங்களில் இந்தப் பெயர்கள் காணப்படு இவ்புறு இவ்புற்று விளங்குகின்றன. இந்த தாளங்களின் வடிவமைப்பில் படு மாறுதல்கள் செய்து 35 வகைத்தாளங்களாக இவை அமைக்கப்பட்டிருக்கின்றன. ஒரு திட்டத்தின் மூலம் இந்த 35 வகைத் தாளங்களைத் தொகுத்து முறைப்படுத்தி அமைத்திருக் கிறார்கள். அதைப் பற்றி அறியும் முன் தாளத்தைப் பற்றிய இந்த 35 வகைக்கு தாளங்களைத் தொகுத்து முறைப்படுத்தி அமைத்திருக்

இவை— (i) அங்கம் (ii) ஜாதி.

அக்ஷரகால**ம்** ஏற்கனவே சொன்னபடி. (i) அங்கம்:– நாம் காலப் பகுதி (time unit) என்ப்து தாளத்தின் மிகச் சிறிய என்ற ஒரு காலப்பகு**தியில்** என்று அறிவீர்கள் ஆதி தாளம் ிற்றின் அக்ஷர காலப் பகுதிகள் இருக்கின்றன என்பது பற்றி ஆதிதாளத்தின் ஒவ்வொரு சுற்றும் படித்தோம். பெரல்லாம் (limits) ''அங்கங்கள்'' பல லெறிய காலப்பகுதிகள் அல்லது தாளத்தில் மரபில் ுநாண்டதாகும். நம்முடைய இசை 7 விதமான அங்கங்கள் இருக்கின்றன.

இவைகளின் கால அளவுகள் முறையே 1,2,3,4,5,7 பற்றும் 9 அக்ஷரங்களாகுற் முதலாவது அங்கம் ''அனுத்தருதம்'' அரது ஆக்கர் கால அள , ஒ அக்ஷரகாலம். இர**்க்**சட்டவது அங்கம் திருதம் ஆகும் மற்றும் அதன் கால அள**்**வு உ

பீழியுள்ள அங்கங்கள், ஐந்து தனித்தனியான அங்கங்களாக காரு,பா பால் வகு என்ற ஒரே அங்கத்தின் ஐந்து வகைகளாக காரு,பாடுகின்றன. அதாவது லகு என்பது ∦ஐந்து வகைப்பட்டது. முறையே 3 அக்ஷரகால அளவு கொண்ட லகு, மற்றும் 4,5,6,9 அக்ஷயகால அளவு கொண்ட லகுக்கள்.

இவ்சாறு லகுவின் வெவ்வேறு கால அளவுகளுக்கு ஜாதிகள் என்று பெயர்.

(I) ஜா தி: — மேலே கூறியபடி, ஜா தி என்பது லகுவின் காலப் பகு தி கூளின் வகைகளை குறிப்பிடுகின்றன. லகு என்ற பிரிவின் கீழ் அந்து வகையான காலப்பகு திகள் உள்ளன. மேலும் லகுவின் நூழ நிகளால் இவ்வகைகளை வேறுபடுத்திக் காண்பிக்கின்றோம். அதாவது ''ஜா தி' என்ற சொல் லகுவின் வகைகளை விவரிக் கொறது.

'ஜாதி'' என்ற சொல்லுக்கு ''வகுப்பு'' அல்லது ''பிரிவு'' சைன்ற அர்த்தம். ஐந்து வகை ஜாதிகள் உள்ளன. சதுரஸ்ர, ந்ரயச்ர, கண்ட, மிச்ர மற்றும் ஸங்கீர்ணம். வெவ்வேறு ஜாதி சுளைச் சேர்ந்த லகுக்களின் கால அளவுகள் கீழ் வருமாறு:–

> அக்ஷரங்கள் சதுரச்ர ஜா தி லகு – 4 ஜா தி லகு — 3 த்ரயச்ர ஜா தி மிச்ர லகு – 7 ஜா தி கண்ட லகு -- 5 ஸங்கீர்ண ஜா தி லகு - 9

லகுவின் வகைகளை பிரிப்பதற்கு எடுத்துக் கொண்ட ஜாதி என்ற சொல் தாளங்களை வகைப்படுத்துவதற்கும் உபயோகப் படுத்தப்படுகிறது. உதாரணமாக, கண்ட ஜாதி லகு இடம் பெறும் த்ருவ தாள வகை கண்ட ஜாதி த்ருவ தாளம் என்று அழைக்கப் படுகின்றது. இப்படி குறிப்பிடுவதனால், ஒரு தாளத்தில் ஒன்றுக்கு பேர்ல் லகுக்கள் இடம் பெறுமானால், அனைத்து லகுக்களும் தாளத்தின் அந்த ஜாதி வகையே சார்ந்த வகையாக இருக்கும்.

அதாவது, லகுவை வர்ணிக்கும் பொழுது ''ஜாதி'' அதன் கால அளவைக் குற்ப்பிடுகின்றது. ஆனால் தாளத்தை வர்ணிக் கும்பொழுது, அந்த தாளத்தில் வரும் எல்லா லகுக்களின் ஜாநி வகையையும் குறிக்கின்றது. உதுபாணப்பாக க**ண்டஜாதி வகு என்றால் அந்த வகுகின்** சமால அனவு ஐந்து அன்றாங்கள் எ**ன்று அரித்தும். மற்றும் கண்ட** ஆபதி த்ருவதாளம் என்றால் அத்துரளத்தில் இடம் பெறும் மூன்று வகுக்களும் கண்ட ஜபதி வகையை சபர்த்தனை என்று பொருள்

இனி ஒரு தாளம் எப்படி சிறிய அங்கங்களாக பிரிக்கப்பட வரம் என்று நாம் பார்ப்போம்.

உதுபாணிமாக 8 அக்ஷர காலம் கொண்ட ஆதி தாளத்தில் ி நட்கங்கள் இருக்கின்றன— சதுரச்ரலகு (4 அக்ஷர காலம்), நட த்ருதம் (2 அக்ஷரகாலம்), மறுபடி ஒரு தருதம் (2 அக்ஷர காலம்).

அதே போல் 14 அக்ஷர காலம் கொண்ட அடதாளத்தில். ந அகுராகாலம் கொண்ட ஒரு 'கண்ட ஜாதி லகு' மறுபடி ஒரு 'கங்ட ஜாதி லகு' பிறகு 2 த்ருதங்கள் இருக்கின்றன.

அகையால் அங்கம் என்பது தாளத்தினுள்ளே குறிப்பிட்ட கடை அளவுள்ள ஒரு உறுப்பு. நமது தாள முறையில் ஒவ்வொரு அடைகத்திற்கும் ஒரு குறிப்பிட்ட க்ரியை என்று திட்டப்படுத்தப்பட் பு நக்கிறது. ஒவவொரு அங்கத்திலும் க்ரியைகளும் அக்ஷரகாலமும் வடையாக இருக்கும். ஒரு அக்ஷர காலமுடைய ஒரு அனுத்ருதத் கடைகள்; ஒரு க்ரியை; 2 அஷரகாலமுடைய ஒரு த்ருதத்திற்கு 2 கரியைகள்; ஒரு த்ரயஸ்ர லகு என்றால் அதற்கு 3 க்ரியைகள் உடைகள்; ஒரு த்ரயஸ்ர லகு என்றால் அதற்கு 3 க்ரியைகள் உடைகள், ஒரு த்ரயஸ்ர லகு என்றால் அதற்கு 3 க்ரியைகள் உடுகள் ஆரம்பித்து அடுத்தாற் போல் முறையே கண்டு கடைகள் ஆசிய விரல்களை அசைத்து தாண்பிக்கவேண்டும்.

1) ந்ரயச்ரலகு' என்றால் ஒரு <u>த</u>ட்டும் இரண்டு விரல் எ**ண்** வடகையும் இருக்க வே**ண்டும் (சுண்டு விரலும்). மோ**திர விரலு**ம்)** 

- ii) `சதுரச்ரலகு' என்றால் ஒரு **தட்டும்3 விரல் எண்ணிக்கையும்**
- யி 'கண்டலகு' என்றால் ஒரு தட்டும் 4 ,,
- iv) 'மிச்ரலகு' ,, ஒரு ,, 6 ,,

(5 விரல்களை எண்ணிவிட்டு மறுபடி சுண்டு விரணை அசைக்க வேண்டும்.) ்பைக்கிகள் வகு என்றால் ஒரு தட்டும் 8 விரல் எ**ண்ணிக்** ஊக்கும், **நிங்**ல் 8 விரல்களை எண்ணிவிட்டு மறுபடி சுண்டு **விரலில்** ஆசர்ப**ிக்கு** முறையே மூன்று விரல்களை அசைக்க வேண்டும்.

கொதுதியில் ஒரு தட்டும் ஒரு வீச்சும், அனுத்ருதத்தில் ஒரு கடையட்டும் உண்மு.

ஸ்கு என்ற அங்கம் ஸப்த தாளங்களான 7 தாளங்களிலும்உண்டு. கூருகம் என்ற அங்கம் ஒரு தாளத்தைத்தவிர மீதமுள்ள ஆறிலும் செள்ளது.

அயூகிருதம் என்ற அங்கம் ஒரு தாளத்தில் **மட்**டும் <u>இட</u>ம் பெறுகிறது.

வாட்ட நாளங்களின் அங்கங்கள்

4

\*\*

4

இப்போது ஸப்த தாளங்களின் அங்கங்களை பார்ப்போம்.

- 1) கோதாளம் லகு + த்ருதம் + லகு + லகு = 101
- #) பட்யதாளம் லகு + த்ருதம் + லகு = | o |
- ி) ஹம்பதாளம் அது 🛨 அனுத்ரதேம் 🛨 🗦 🧓 தம் 📁 🗀 🔾
- ்) நட்டி நாளம்— லகு + த்ருதம் + த்ருதம் = | 00
- 6) அடதாளம் லகு + ஆகும்
- + த்ருதம் = ] 00 | 7) எக தாளம் — லீகு = 1

ஒரு தாளத்தில் உள்ள 'லகு'க்கள் எல்லாம் சமமாக இருக்க வெண்டும். அதாவது த்ருவதாளம் 'கண்ட ஜாதி'யைக் கொண்ட தாக இருக்கின்றதாக வைத்துக் கொள்ளுங்கள், அப்பொழுது கண்டலகு + த்ருதம் + கண்டலகு + கண்டலகு – என்று போட வேண்டும் இதை முன்பே ஒருமுறை கூறிவிட்டோம்.

5 வகை லகுவை அடிப்படையாக வைத்து ஒவ்வொரு **தாளமும்** ஆந்து வகையாக விரிவடைகிறது. உதாரணமாக த்ருவதாள**த்தின்** 5 வகைகளைப் பார்ப்போம்.

- i) த்ரயச்ர ஜாதி த்ருவ தாளம்
- ii) சதுரச்ர ஜாதித்ருவ தாளம்
- iii) கண்ட ஜாதித்ருவ தாளம்
- iv) மிச்ர ஜாதித்ருவ தாளம்
- v) ஸங்கீர்ண ஜாதி த்ருவ **த**ாளம்

Billion to an annewallate any an amin'in po

- 1) த்ரயச்ர**ளுகு** த்குவதாளம் ~த்ரயச்ரலகு+த்ததம்+த்ரயச்ர**லகு** +த்ரயசாலகு
- 41) சதுரச்படைதி த்குவதாளம்—சதுரச்ரகுல+ த்ருதம்+சதுரச்ரலகு +சதுரச்ரலகு
- ୀII) கண்டெலகு + த்ருதம் + கண்டேலகு +கண்டலகு
- lv) பிர்ரஜாகி த்ருவதாளம் மிச்ரலகு + த்ருதம் + மிச்ரலகு + மிச்ரலகு
- v) எலங்கிர்ண ஜாதி த்ருவதாளம்—ஸங்கீர்ணவகு + த்ருதம் +ஸங்கீர்ணவகு + ஸங்கீர்ணவக

இதே, மாதிரியாக மற்ற 6 தாளங்களும் ஒவ்வொன்றும் 5 வகைகளாகப் பிரிக்கப்பட்டு மொததம் 35 வகைத் தாளங்கள் நமககு, கிடைக்கின்றன. 7 தாளங்களும் ஒவ்வொன்றும் 5 வித வழுககளால் விரிவுபடுத்தப்பட்டு

7 × 5 = 35 தாளங்கள் ஆகின்றன.

.

இதுவே 35 தாளமுறை. இந்த 35 தாளங்களும் 5 ஜாதியின் கோ வருகின்றன. தீழே 35 தாளங்களுடைய வடிவங்கள் கொடுக் காரம் முருக்கின்றன. இவைகளுக்கு தனித்தனிப் பெயர்களும் கொடுக்கராட்டுள்ளன.

அங்க அடையாளங்களின் குறிப்பு:—

1 — லகு

0 – த்ருதம்.

1 – அனுத்தருதம்

பலவித்த வருக்களின் அக்ஷரகாலங்கள், '1' இந்தக் குறியின் கிழே வடைவிக்கைகளாகக் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன. உதாரணமாக 13

| <b>88</b>        | து மைப்பு      | ஆக்ஷிரகாலம்        | តិបញ្ជាទំ      |
|------------------|----------------|--------------------|----------------|
| த்ரய்ச்ர         | 130 13 13      | 3+2+3+3=11         | LD डज्जा       |
| சதுரச்ர          | 140 14 14      | 4+2+4+4=14         | ញ្រ្វឹងៗ       |
| A soin !         | 150 15 15      | 5+2+5+5=17         | ப்ரமாண         |
| பிச்ர            | 170 17 17      | 7 + 2 + 7 + 7 = 23 | பூர்ண          |
| ஸங்கீர் வூ       | 190 19 19      | 9+2+9+9=29         | দ্রোভ্য        |
| த்ரயச்ர          | 130 13         | 3+2+3=8            | ฐมาณ           |
| क क्यांत्रकंग्र  | 140 14         | 4+3+4=10           | ७१७७४          |
| 4560M            | 150 15         | 5+3+5=12           | 2.5M           |
| 1.B. + 1.J.      | 170 17         | 2+2+7=16           | ் உதிர்ண       |
| லைங்கீர் ண       | 190 19         | 02 = 6 + 2 + 6     | Ulta           |
| ធ្វំក្រយទំក      | 0 13           | 2+3 = 5            | <i>म</i> कंग्र |
| क ख्राप्रकंप     | 0 14           | 9-7-6              | 中ごい            |
| 5. 600T L        | 0 15           | 2+5=7              | ராக            |
| பிச்ர            | 0 17           | 2+7=9              | <b>@</b>       |
| ஸங்கீர்ன         | 0 19           | 2+9=11             | பிந்து         |
| த்ரயச்ர          | 0 N 81 .       | 3+1+2=6            | கதம்ப          |
| क् <b>टी</b> एकप | 14.00          | 4+1+3=7            | त्र <b>ाह</b>  |
| <b>₹</b> 000 1   | 0 <b>n</b> • 1 | 5+1+2=8            | ₽ 6381         |

-16 (5) 16 自然局 0.12 7+7+2+2= 7+2+2= 5+5+5+3 H 5+2+2= +2+ 00 00 1919 ஸங்கீர் ண ஸங்கீர் ண म ख्राप्रमंग த்ரயச்ர ஸங்கீர் ண த்ரயச்ர சதுரச்ர 55 ST [ 11-21 A GOST L சதுரச்ர பிச்ர DEG

-

43

பேகிக உள்ள உட்டவணையில் சதுமர்ர உடிடு த்**ரிபுட தாளத்தை** ஆதி தாளம் என்று குறிப்பிட்டிருப்பதைப் பார்க்**கலாம். ஆதி** தாளம் என்ற பெயரே பிரபலமாகிவிட்டது. **ஆனால் மற்ற** தானங்களின் பெயர்கள் பிரபலமாகாமலேயே இரு**ந்து விட்டன**.

35 தாளங்களை அதனதன் ஜாதியைக் குறிப்பிட்டே சொல்ல வேண்டியிருந்தும் பழக்கத்தில் சில தாளங்களின் பெயர்கள் அதன் ஜாதியைக் குறிப்பிடாமலேயே கூட புரிந்து கொள்ளப்படு கின்றன. அதாவது த்ருவதாளம் என்று சொன்னோமானால் அது சதுரஸ்ர ஜாதி த்ருவதாளத்தைத்தான் குறிப்பதாக நாம் பழக்கத்தில் புரிந்து கொண்டிருக்கிறோம்.

மற்ற ஜாதி த்ருவதாளத்தைக் குறிப்பிட வேண்டுமானால் அதன் ஜாதியைக் குறிப்பிட்டுத்தான் இன்ன ஜா**தித்ருவதாளம்** என்று சொல்ல வேண்டும். இதே மாதிரி மற்ற ஆ**று தாளங்களும்** ஜாதியைக் குறிப்பிடாமல் சொல்லப்படும்போது எந்**தெந்த ஜாதியை** மறைமுகமாகக் குறிப்பிடுகின்றன என்று பார்ப்போம்.

- 1) த்ருவதாளம் —சதுரச்ரஜாதி த்ருவதாளம்
- 2) மட்யதாளம் –சதுரச்ரஜாதி மட்**யதா**ளம்
- 3) ரூபகதானம் –சதுரச்ர ஜாதி ரூபக தானம்
- 4) ஜம்பதாளம் —மிச்ரஜாதி ஜம்ப தாளம்
- 5) த்ரிபுடதாளம் —த்ரயச்ர ஜாதி த்ரிபுடுதாள**ம்**
- 6) அடதாளம் —கண்ட ஜாதி அட தாளம்
- 7) ஏகதாளம் —சதுரச்ரஜாதி ஏகதாளம்

ைப்ததாள அலங்காரங்கள் மேற்கண்ட ஏழுதா<mark>ளங்களில் அமைக்</mark> கப்பட்டு இருப்பதைப் பார்ப்பீர்கள்.

ஒன்றை மனதில் கொள்ள வேண்டும் மேற் மாணவர்கள் ஜா திகளையும் சொன்ன 35 தாளங்களும் ஸப்த தாளங்களில் 5 முபு**வு**க்கு கொண்டு வரப்பட்ட ஒரு **திட்ட** பயன்படுத்தி இந்த எல்லாத் தாளங்களையும் நாம் இசையில் மாகும். ஆனால் வெகு உபயோகிப்பதில்லை. சில தாளங்களே **தீர்த்தனைகளில்** உபயோகப்படுத்தப்பட்டிருக்கின்றன். ஆலாபனைதோனம்— பல்லவி என்ற உருவமைப்பில் பல்லவியை அமைப்பதற்கு தாளங்கள் சில கையாளப்பட்டிருக்கின்றன. 35தாளங்களிலும் அலங்காரங்கள் செய்யப்பட்டிருந்தும் வெகு அதில் சிலரே பயிற்சி கின்றனர்.

### 85 காளங்களின் அவனை நீட்டும் முறை

25 தாசங்கள் ஒவ்கொள்றின் கால அளவையும் அதிகரிக்க, உள்ளத்துள் ஒவ் கொட்டி க்கியையும் இருமுறை அல்லது நான்கு மும்றை நிரும்ப தோன்கும். அத்தமுறைத்தில் தானக் நின் அமைச்பு இரண்கு களை என்றும் நான்கு களை என்றும் காழக்கப்படிலின்றது. அதாவது ஒரு தாளத்திற்கு உண்பால கிரும்பாகள் என்றும் இருமுறைகள் போடப்பட்டால் இரண்கு களை என்றும் இருமுறைகள் போடப்பட்டால் இரண்கு களை என்றும், நான்குகளை கணை என்றும், நான்குகளை கணை என்றும், நான்குகளை

உதுப்பு வள்பாக, ஒரு களையில் அமைந்த ஆதி தாளத்தில் வட்டு க்ரியைகள்— தட்டு, சண்டுவிரல், மோதிரவிரல், நூல் கிர்ஸ், துட்டு, கண்டுவிரல், கோல் ஒவ்வொருக்ரியையும் இருமுறை போடப்பட்டால், அதாவது இரண்டு தட்டு, இரண்டு முறை மோதிர விரல்— வன்று போடப்பட்டால், தாளத்தின் ஆவர்த்தம் முடிய இரண்டு மற்ற மோதிர விரல்— வன்று போடப்பட்டால், தாளத்தின் ஆவர்த்தம் முடிய இரண்டு மற்ற மாதிர விரல்— வன்று கேறம் ஆகும். இம்முறையாக போடப்பட்ட தாளம் இரண்டு களை (दिक्ल) ஆதிதாளம் என்று கூறப்படும். நாதர களை அல்லது (चतुर्ष्कल) ஆதி தாளத்தில் ஒவ்வொரு க்ரியையும் நான்கு முறை போடப்படுகின்றது, அதனால் தாளத்தின் ஆவர்த்தம் மும்கு தோனம் எடுத்துக் கொள்ளும் நேரத்தைலிட நான் நமடங்கு நேரம் எடுத்துக் கொள்ளும் நேரத்தைலிட நான் ந

## (ஆ) மற்ற தாளங்கள்

.35 தாளங்களைத் தவிர வேறு பல தாளங்கள் நம்முடைய ∰மைச முறையில் பழக்கத்தில் இருக்கின்றன. அவை—

- 1) மிச்ர சாபு தாளம்
- 2) கண்டே சாபு தாளம்
- 3) ரூபகதாளம் (சுருக்கமான வகை)
- 4) தேசாதி தாளம்
- 5) மத்யாதி தாளம்.

இந்த தாளங்களில் முக்கியமாக ஒன்று கபண்கின்றோம். அதாவது இதில் தட்டு மற்றும் வீச்சு, இவ்விரண்டு, கரியைகள் தான் கையாளப்படுகின்றன. விரலென்ணிக்கை என்ற கரியைகள் இவற்றில் இல்லை. மற்றொன்று, இதன் கரியைகள் வாமகரஸ் அளவைக் கொண்டவைகளாக இருப்பதில்லை. 35 தான வலக னில் எல்லாக் க்ரியைகளும் ஒரே கால அளவுள்ளதாக இருரி . என்ன விரிக்க குறிப்பிட்ட தாவங்களி என்றகம் என்ற சொல் அபாளப்படுவதில்லை. எடுவன்றால் அவைகளில் வது, அனுத்நதம், ந்குகம் போன்ற காலப் பகுடுகள் இல்லை. இனி இந்த தாளங் களின் அமைப்பைப் பார்ப்போம்.

### 1) மீச்ர சாபு

இதில் 3 காலப் பகுதிகள் (time units) உள்ளன. முதல் பகுதி மற்ற இரண்டு பகுதிகளை விட 1½ மடங்கு நோ முடைய பாலப்பகுதி.

$$\rightarrow I_{\frac{1}{2}} \leftarrow \rightarrow I \leftarrow \rightarrow I \leftarrow$$

இதில் உள்ள மூன்று பகுதிகளுக்கும் மூன்று தட்டு போடு கிறோம். சில சமயம் இந்த 1½ மடங்குள்ள முதல் பகுதியை வீச்சாகவும் மற்ற இரண்டு பகுதிகளையும் தட்டாகவும் போடு கிறோம். தட்டாகப் போட்டாலும் வீச்சாகப் போட்டாலும் பாதகமில்லை. ஏனென்றால் ஒரு ஆவர்த்தத்தின் பூர்த்தியை, அதாவது அதன் முடிவை, அதன் க்ரியைகளின் கால வேறுபாட்டி, வால் (difference in time duration) புரிந்து கொண்டு விடு

மிச்ர சாபு தாளத்தை த்ரயச்ர ஜாதி த்ரிபுட தாளத்தின் மற்றொரு உருவமாக கூறலாம். த்ரிபுடதாளம் வெறும் தட்டுகள் மட்டும் போட்டு நிசப்தக்கிரியைகள் இல்லாமல் வேகமாக போடும் போது மிச்ரசாபுவைப் போல் தோற்றமனிக்கும் இந்த காரணத் தினாலேயே மிச்ர சாபுவின் மொத்த அக்ஷர காலம் ஏழு என்று கூறப்படுகிறது. மிச்ரசாபுவின் 3 காலப்பகுதிகள் 3+2+2=7 என்று கூறப்படுகின்றன. ஆனால் 35 தாளங்களைப் போல் இந்த தாளத்தில் எவ்வளவு அக்ஷரங்கள் இருக்கின்றனவோ அவ்வளவே க்ரியைகள்

சில இசை உருப்படிகளில் இந்த தாளத்தின் க்ரியைகள் முன்பின்னாக மாற்றியமைக்கப்பட்டு இருக்கின்றன. அதாவது அதிக கால அளவு உள்ள க்ரியை சில சமயம் நடுவிலும் சில சமயம் கடைசியிலும் அமைக்கப்பட்டிருக்கிறது. இந்த தாளத்தின் மூன்று விதமான அமைப்பு ஃே காணக (அ) 322 (ஆ) 232.

#### 2) கண்டசரு தாளம்

இதில் இரண்டு கால அளவுகள் இருக்கின்றன, அதுராவது time trifts (காலப் பகுதிகள்). இதன் முதல் காலப்பகுதினவு விட இரண்டாவது காலப் பகுதி [] படங்காக இருக்கிறது.

இரண்டு காலப் பகுதிகளையும் வெளிப்படுத்த இர**ண்டு** தட்டுகள் போடப்படுகின்றன.

கண்டசாபு தாள்த்தை, திச்ர ஜாதி ரூபக தாளக்டுன் கடிக கிய வடிவாகக் கொள்ளலாம். திச்ரஜாதி ரூபக தாளத்தை, கோகமாகவும், நிசப்தக்கிரியைகள் இல்லாமலும் போட்டால் அது கண்டசாபுவாகத் தோன்றும். இதனால்தான் கண்டசாபு தானத்தினுடைய மொத்த கால அளவும் 5 அக்ஷர காலங்கள என்று சொல்லப்படுகிறது.

**குறிப்பு:** சாதாரணமாக சாபுதாளம் என்று கூறும்பொயுது அது மிச்ரசாபுவையே குறிக்கிறது. கண்ட சாபுவைக் குறிக்க அதைத் தனியாகக் குறிப்பிட வேண்டும்.

#### 3) கூபக தானம் (சுருக்கமான வகை):

இந்த தாளத்தில் மூன்று காலப் பகுதிகள் இருக்கின்றன. 3 பகுதிகளும் ஒரே காலவரையறையைக் கொண்டன. இவைகளை வெளிப்படுத்த இரண்டு தட்டுகளும் ஒரு வீச்சும் போடப்படுகின் மன

சதுரச்ரஜாதி ரூபக தாளத்தை, வேகமாகவும், அதன் நிசப்தக்க்ரியைகளைப் போடாமலும், காண்பித்தால், இந்த கருக்கமான ரூபக தாளம் தோன்றும். அதாவது சதுரச்ர ஜாநி ரூபக தாளத்தில் த்ருதத்தின் தட்டையும், லகுவின் தட்டையும் மாத்திரம் போட்டால், மற்றக்ரியைகள் எடுத்துக் கொள்ளும் காலத்துக்கு இடம் ஒதுக்கி விட்டால், இந்த சுருக்கமான ரூபக நாளம் போடுவது போல் இருக்கும். (ஆனால் இந்த சுருக்கமான ரூபக ரூபக தாளத்தில் இரண்டாவது தட்டின் நீளத்தை நிர்ணயிக்க ஒரு வீச்சும் போடப்படுகிறது). அதனால் இந்த தாளத்தையும் ரூபகம் என்றும் இதற்கு 6 அஷர காலம் என்றும் சொல்கிறார்கள்.

#### 4) தோதிதானம்

இந்த தாளத்திற்கு நான்கு காலப் பகுதிகள் (time units) உள்ளன. எல்லா காலப்பகுதிகளும் ஒரே கால வரையறை யுடையவை. இதற்கு 4 க்ரியைகள் உள்ளன. அவை 3 தட்டு ஒரு வீச்சு.

இதற்கும் ஆதி தாளத்திற்கும் ஒற்றுமை இருக்கிறது. இரண்டு தாளங்களிலும் 3 தட்டு இருக்கின்றன. ஆதி தாளத்தை, வெறும் தட்டுகளாகவே போட்டால் அது தேசாதி போல் தோன்றும் தேசாதி தாளத்தின் காலவரையறை 4 அக்ஷர காலங்கள்.

தேசாதி தாளத்தில் இயற்றப்பட்டிருக்கும் பாட்டுகள் அனேக மாக வீச்சில் ஆ அக்ஷரம் தள்ளி எடுப்பு இருக்கின்றன. ஸரஸவதி மனோஹாரி, ராகத்தில் அமைந்த 'எந்த வேடு கொந்து' என்ற க்ருதியின் அமைப்பை தீழே காண்க.

இந்த தாளத்தில் இக்கீர்த்தனை கீழ்க்கண்ட விதமாகவும் பாடீப்படுகின்றது. இதில் பாட்டின் அதே கால அளவில் தாளத்தின் இரண்டு ஆவர்த்தங்கள் போடப்படுகின்றன.

நவீன காலத்தில் இந்த பாட்டை ஆதி தாளத்தில் 1½ அக்ஷரம் தள்ளி எடுத்துப் பாடுகிறோம்.

#### 5) மத்யாதிதாளம்

மத்யாதிதாளம் என்பது தேசாதிதாளம் போலவேதான். ஆனால் பாட்டுகளின் எடுப்பு மட்டும் வித்தியாசமான இடத்தில் இருக்கும். இதற்கு நான்கு சமமான காலப்பகுதிகள், நான்கு க்ரியைகள் உள்ளன. 3 தட்டு. ஒரு வீச்சு, ஆகியவை இத்தாளத்தில் போடப்படும் க்ரியைகள். இதில் செய்யப்பட்டிருக்கும் பாட்டுகள் வீச்சில் 🕯 அக்ஷரம் தள்ளி ஆரம்பிக்கின்றன. மாயாமாளன் கொளையில் உள்ள ''மேரு ஸமா**வ'' எங்றக்கு⊯** யும், ஸ்ரீபாகத்திலுள்ள 'நாம்குஸ் ும்' முஸ்டோ எ<mark>ன்ற க்ருதியும் இக்</mark> தானத்தில் அமைக்கப்ப∴.... பாடல்களுக்கு உதாரணமாக கலுவா**ம்**.

| Art (i) | குட்.(ந | விச்சு   | கட்டு   |
|---------|---------|----------|---------|
|         | 1       | ,, * Gib | ,(Ŋ.sn) |
| 100     | 65/ .   |          |         |

#### சுருக்கம்

இந்த பாடத்தில் நாம் தெரிந்து கொண்டிருக்கும் விவுயங**ஙர்** பின் வகுமாறு:--

- *I) தாளத்*தின் இயல்பு
- 2) தாளம் ஆற்றும் பணி
- 3) தாள்த்தை சம்பந்தபட்ட கலைச் சொற்கள்.
- 4) ஸெப்த தாளங்கள், முப்பத்தைந்து தாள<mark>ங்கள் இ</mark>வைக**ளிக்** அமைப்பு
- 5) மிச்ரசாபு, கண்டசாபு, ரூபகம் (சுருக்கமான), தேசா**நி**, மத்யாதி தானங்களின் அமைப்பு

# 7. இசை லிபி அல்லது ஸ்வர தாளக்குறிப்பு

இளையை எழுத்து முறையில் வெளிப்படுத்துவதே Notation வளப்படுந்துவதே Notation வளப்படுந்துவதே Notation தாளம், தாளம், ஸ்வரங்கள், கமகங்கள் அதற்கேற்ற குறிசன் உலம் வினக்க வேண்டும். இந்திய இரையில் ஸரிகம Notation கையாளப்படுகிறது. `ஸ்வரங்களின் நாம் இசையின் மெட்டைப் புரிந்து கொள்ள வளிதாயிருக்கிறது. அது எவ்விதம் தாளத்தில் அடங்கியிருக்கிறது.

Notation மூலம் எழுதும் பொழுது, பாட்டை ஆணைப்பில் அந்தப் பாட்டின் ராகம், தாளம் இயற்றியவர் சேபயர் ுல்லாம் கொடுக்க வேண்டும். ராகத்தின் ஆரோஹணம், அவரோ வையைத்தையும் எழுதி எந்த வகையான ஸ்வரங்கள் அந்த ராக**த்தி** லிரு*க்*கிறது என்று தெரியப்படுத்த வேண்டும். உதார**ண**ப்போக ராகத்தில் அமைக்கப்பட்ட பாட்டிற்கு ஸ்1 அன் யாணி பி . த2 நி2 வேண்டும். என்று எழுத ஆதாரமாகக் *தாரஸ் தாயிஸ் வரங்* மத்யஸ்தாயியை ் கொண்டு. களுக்கு மேலே புள்ளி வைக்க வேண்டும். அதிகார ஸ்தாயி வைரங்களுக்கு இரண்டு புள்ளிகள் வைக்க வேண்டும். (ஸ், ஸ்) மந்த்<u>ர</u>ஸ் நாயிக்கு ஸ்வரத்**தின் (நி) ஃ**ழே ஒரு புள்ளியும் அநுமந்**த்**ர ஸ்தா**யிக்கு** ூயண்டு புள்ளிகளும் (நி) வைக்க வேண்டும். ஸ–என்பது ஒரு அஷரகால மும், ஸா–என்பது இரண்டு அக்ஷரங்களும் குறிக்கும்). என்னும் குறி 🧎 மாத்திரையும், 🧯 மாத்திரையும், 🧎 மாத்திரையும், அளவு எண்

ணிக்கையைக் குறிக்கும். ) ) என்று எழுதும் போது மூன்று பாத்திரை கணக்காகும். பாட்டின் எடுப்பேன் இடத்தை இதன் மூலம் தெரிந்து கொண்டு தானத்திற்குட்பட்டு பாட்டைக் கற்றுக் கொள்ள முடியும். ஸ்வரங்களின் மேல் படுகைகோடு இருந்தால், இரண்டாவது காலத்தைக் குறிக்கும். அதுவே இரண்டு கோடுகளிலிருந்தால் மூன்றாவது காலத்தைக் குறிக்கும்.

வரிகம **–முத**ற் காலம்

4 அகூரைகாலம்

<del>ைநிகம்</del> -இரண்டோம் காலம்

2 அக்ஷைகாலம்

ாளைங்க பாகத்தில் அந்தியஸ்வாம் வரும் இடத்தில்\* (நஷத் ‰ரக் குறிப்பு) அமைக்க வேண்டும். (உதாரணமாக-ப≎லஹரியில்

மைகரிக நிஷாகும் பகநிதப) ஆவர்த்தனம் இரண்டாவது தடவை பாடுவதோ, வாசிப்பதோ தேவையானால் (r-repeat) குறிக்க வேண்டும். ஸ்வரங்களின் ரகத்தை நம்பர் மூலம் வெளிப் பருந்த வேண்டும். (நி1 நி2 நி3 என்பது போல்) சிறு கோ**டுகளிற்கு** ஸா ஹி த்**ய த்தை**யும் 15 (1) અંત્રે હાં) அமைந்துள்ள ஸ்வரங்களையும், (சிநாடர்ந்து பாடி அல்லது வாசிக்க வேண்டும். வளைந்த கோடு வேண்டும் யூனாபல் (குகுகை) ஸ்வரங்களை அமைத்துப் பாட குறிப்பிட வேண்டும். ஒரு ஸ்வரத்தில் இருந்து மற்**றொ**ரு இறக்கத்திலோ பாடும் பொழுது ஏற்றத்திலோ **ஸ்**வா ந்திற்கு தீழே ஸ்வரத்திலிருந்து மேல் போகிற**த**ா ல்வாக்கிலிருந்து க்ரமத்தில் இருக்கிற**த**ா எ**ன்று அறிய** அவரோ*வ*றண கோடுகள் 🖊 உபயோகப்படுத்த வேண்டும். இதற்கு ஏற்ற டாரு, இறக்க ஜாரு என்று பெயர்கள் உண்டு. ஒரு ஸ்வரத்தின் ேமன் W குறியிருந்தால் — நல்ல அழுத்தமாக அதை உபயோகிக்க Ca pin Bin.

ஆவர்த்தனம் முடியும் பொழுது இரட்டை நேர் கோடுகள் ்கு வேண்டும். II ஒரு தாளத்தில், ஆவர்த்தனத்திலுள்ள அங்கங் கள் ஒரு நேர்கோடு | போட்டுப் பிரிக்க வேண்டும். லகுவிற்கு நேர்கோடு பக்கத்தில் லகு ஜாதியின் எண்ணிக்கை இருக்க வேண் மும். த்ருதம் வட்டமாகவும், அனுத்ருதம் பிறை வடிவத்திலும் குறிக்க வேண்டும். 14, U,o

ளாரிகம் | பத | நிஸ் || இது சதுஸ்ர ஜாதி த்ரிபுட (அல்லது அநிதானம் எனப்படும்) தாளம் எழுதும் முறையாகும். ஸ்வரங் களின் பகத்தை அகார, உகாரங்கள் மூலம் குறிப்பிட்டிருப்பதை குடிமியாமலை கல்வெட்டுகளில் காணலாம் இவை பல்லவர் காலத்தைச் சோந்த கல்வெட்டுகள்.

#### ஸ்டாப் நொடே ஆன்

ஐகோப்பிய இசை எழுதும் முறை ஃபாப் நெரி ஷண் எனப்படும். ஒரு ஸ்டைத்திற்கு ஒரு கோடி முலம் parallol lino இருக்கும். ஊ இத்தம் கோடுகளின் இடைவெளியில் இரண்கும் கோடுகள் காணப்பிக்கும் ஸ்ளைங்களுக்கு நமுனியிருக்கும் ஒலியைக் தாட்டுக் ஸ்ஸோம் அனப்புத்திருக்கும்.

| F   |              |  |
|-----|--------------|--|
| •   | E            |  |
| D   |              |  |
|     | $\mathbf{c}$ |  |
| В — | A            |  |
|     |              |  |
| G   | F            |  |
|     | F            |  |
| E — |              |  |
|     |              |  |

டிரு ஸ்வரத்திற்கு பக்கத்தில் '\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ இலியின் ச்ருதி கூடுதலாகப் பேசு பிருந்த விருந்த கூடுதலாகப் பேசு பிருந்த கூடுதலாகப் பேசு பிருந்த கூடுதலாகப் பேசு பிருந்து கூடுதலாகப் பேசு பிருந்தர் காற்றத்தின் ஒலியைக் குறைந்த சுருதியுடன் காட்டும் பிருந்தர் காற்றத்தும் பேசும்.

I Natural சுத்த மத்தியமமாகும். Bass. alto and tenor முன்று ஸ்தாயிகளில் பாடுவதைக் குறிக்கும். தாள அமைப்பு, பின்ன அளவுகளுடன் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கும்.

# 8. ஹார்மனி மெலடி மற்றும் பாலி∴பொனி

HARMONY, MILODY AND POLYPHONY

பல இசைப்பிரயோகங்கள் ஒன்று சேர்ந்து ஒலி உண்டாக்குவது ஒவ்வொரு இசைக் கோவையும் (Chords) மற் **ரையை எதிசுயா**ம். *நொள்றோடு* இணைந்து நாதம் எழுப்பும்போது மொத்தமாக ஒரே கேட்க**ப்**படும். செவியில் இணை ஸ்வரங்களாலும், (n) 40 a 4 111 35 பிரயோகங்களினா<u>லு</u>ம் அமைக்கப்பட்டிருப்பதால், (2)40) 6777 1 ஒரு பிரயோகம், **று வி**கையான நாதமே வெளிப்படும். இதில் போகும் இசையாகவும், மற்றவை அனுஸரித்துப் பெய குக்காகவும் இருக்கும்.

٦

44.5

Alle.

# 9. பத அம்சம்

பபட்டுக்களில் சொற்களை அமைக்கும் பொழுது சில யாப்பு இலக்கண நியதிகளைக் கையாளுவது ஸாஹித்தியத்தை மேன் படித்தும் அலங்காரமாகும். இதனால் ஸாஹித்திய பாவமும் நன்றாக வெளிப்படுத்த முடியும். இதனை ஆங்கிலதத்தில் "Prosody" என்பர். இதில் நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டிய கிற கலைச் சொற்களை காண்போம்.

111 தம்: ஒரு இசை உருப்படியின் ஸாஹித்தியத்தின் பகுதிகளை 'பாதம்'' என்றழைக்கிறோம். ஒரு உருப்படியின் பகுதிகள் பல்லவி, அனுபல்லவி, சரணம் என்று அமைக்கப்பெறும். ஒரு பல்லவி அல்லது வேறு பகுதிகளில் உள்ள ஸாஹித்தியத்தை பாதங்களாகப் பிரிக்கின்றோம்.

ஒரு பாதத்தின் அளவு எவ்வாறு நிர்ணயிக்கப்படுகின்றது என்று க்ரத்தங்களில் சரிவர குறிப்பிடவில்லை. இருந்தாலும் ஸாஹத்தியத்தின் இரண்டாவது அக்ஷரத்தின் பிராஸம் பாதத்தைப் பிரிப்பதற்கு அடிப்படையாக எடுத்துக் கொள்ளலாம்.

உதாரணமாக, ''மரிவேரேதிக் கௌரய்ய'' என்டி கிருதி. ஷண்முகப்ரியா ராகம்.

பல்லவி:

.ம**்.ரே.திக்கெவரய்ய**ராம மாடிமாடிதினி தெலுபவலென

அனுபல்லவி:

தரிதாபுலேனி நாஜாலி தீர்ச்சி தயசேஸிப்ரோசே தொரநீவுகாதா

சரணம்:

நின்னுசால நிம்மியுன்னவாடுனுசு நீசித்தமுனகே தெலிஸியுண்டக ஸன்னுதாங்க ஸ்ரீவெங்கடேச நீவு நன்னுப்ரோவகயுண்டுடந்யாயமா.

இதில் பல்லவி ஸாஹத்தியத்தின் இரண்டாவது சொல் ''ரி'' அதே போல் அனு பல்லவியின் இரண்டாவது சொல்லும் உரி''. இவ்வாறு இரண்டாவது அக்ஷரங்கள் ஒத்துபோவதை ''த்வீதீயாக்ஷர ப்ராஸம்'' என்று கூறுகிறோம். பல்லவியின் அதே போல் சரணத்தில் ''நின்னுசால'' மற்றும் ''ஸன்னு தரங்க'' என்ற வார்த்தைகளில் த்விதீயாக்ஷர பிராஸம் உள்ளது. இதனால் சரணத்தில் ஸாஹித்தியம் இரண்டு பாதம் அளவு உள்ளது என்று கொள்ளலாம்.

ில பாடல்களில் பல்லவியினுள்ளேயே இரண்டு பாதப் அனவு உள்ள ஸாஹித்தியம் இருப்பதைக் காணலாம்.

2. பிராஸம்: மேலே கூறியபடி ஒரேவி தமான ஒலி கொண் டுள்ள அக்ஷரங்கள் இடையே பிராஸம் காணப்படும். பிராஸ்ட் முன்று வகைப்படும். ஆதி, அந்திய மற்றும் அனு பிராஸம்.

ு. ஆதி பிராஸம்: அல்லது த்வீதீயாக்ஷர பிராஸம்.

இதில் ஸாஹித்தியத்தின் ஆரம்பத்தில் உள்ள இரண்டா வது சொல்லிற்கு ஒத்ததாக அல்லது அடுத்ததாக அலு பல்லவியின் முதல் தாள ஆவர்த்தத்தில் உள்ள இரண்டா வது சொல்லிலிருக்கும். சரணத்தில் ஸாஹித்தியத்தின் இரண் பவது சொல் பல்லவி, அனுபல்லவியின் இரண்டாவது சொல்லிற்கு ஒத்தாக இருத்தல் அவசியமில்லை. ஆனால் வரணத்தில் உள்ள ஸாஹித்தியத்தில் த்வீதீயரக்ஷர பிராலம் இருத்தல் வேண்டும்.

பேலே கொடுக்கப்பட்டுள்ள உதாரணத்தில் (மரிவேரே) பள்ளனி, அனுபல்லவியினிடையே ஆதி அல்லது த்வீதீயாஷ்ர பிராணம் ''ரி'' என்ற சொல் மூலம் காணலாம். சரணத்தி ஞுன்னே ''ன்னு'' என்ற சொல் மூலம் த்வீதீயாஷ்ர பிராஸம்-காணலாம்.

அந்திய பிராஸம் சாதாரணமாக முத்துஸ்வாமி தீ**ஷிதர்** அவர்கள் கீர்த்தனைகளில் காணலாம். உதாரணமர்க ''வாதா**பி** கணபதிம்'' என்ற க்ருதியில் அனுபல்லவி மற்றும் சரணத்**தில்** ஒள்ளொரு ஆவர்த்தத்தின் கடைசியிலும் ''ம'' என்ற சொல்

ந. அனுபிராஸம்: ஒரே மாதிரியான அக்ஷரம் மீண்டும் மீண்டும் வரும் பொழுது அதை அனு பிராஸம் என்று கூறுகிறோ**ம்.** உதாரணமாக– ''வாதாபி கணபதிம்'' என்ற கிருதியில் கடைசியில் வரும் மத்திம கால ஸாஹித்தியத்தில் ''ர'' என்ற அக்ஷரம் மீண்டும் வீருகிறது.

> கராம்புஜ பாச பீஜாபூரம் கலுஷவிதூரம் பூதாகாரம் ஹராதிகுருகுஹ தோஷிகபிம்பம் ஹம்ஸத்வனி பூஷி**த** ஹேரம்ப**ம்**

பயகம்: ஸா ஹித்தியத்தில் ஒரே மாதிரியான வார்த்தை (வெறும் அக்ஷரம் மட்டும் அல்லாமல்) மீண்டும் மீண்டும் வரும் வரும் வரும் பொழுது அதை ''யமகம்'' என்று சுறுகிறேரம். இவ்வாறு வரும் வார்த்தகைளில் அர்த்தம் வேறுபட்டு இருக்கும். பொருள் வேறுபட்டு இருக்க வார்த்தையில் உள்ள பிரிவும் காயமைரக இருக்கலாம்.

The second of th

. உள் அளர் வட்டிக்கு டீன் பென்பு வரு ≀கது ஆண்பல் இழண்டிய ⊷ ஏ ஏன் உள்ளி கண்ற செயல் என்ற செயல்

நாகனபாக, ஷண்முகப்ரியா ராகத்திலுள்ள ''மரிவேரெ'' படை கிருஅரில் ஸாஹித்தியம் ''மரிவேரெ திக்கௌரய்ய ராம'' படாகாகு, ஆனால் பாடும் பொழுது.

மாகெளிர்டுக் – கௌரய்யராம்' என்று பிரித்துப் பாட டேண்டும்.

ை பகர் பிரவாளம் ஸாஹித்தியம்: ஒரே பாடலில் வெவ்வேறு பொடுக்கிகிருந்து எடுக்கப்பட்ட வார்த்தைகள் இருக்குமேயானால் காகழித்தியம் எனப்படும். (மாகழித்தியம் மணிபிரவாள ஸாஹித்தியம் எனப்படும்.

ு தாணமாக, ஸ்ரீராகத்திலுள்ள முத்துஸ்வாமி தீக்ஷிதரின் ெ.தி.

ு யாப்பா (ஸமஸ்கிருதம்) நின்னு சிந்திஞ்சின வாரிகி (தெலுங்கு) ⊵ுகை, கவலையெல்லாம் தீருமம்மா (தமிழ்)

் ஸ்வர்சுஷ்ரம்: ஸாஹித்**திய அ**க்ஷரமும் ஸ்வர் எழுத்தும் ஒரே கூல்புடன் அமையுமானால் அவ்வித எழுத்துக்கள் ஸ்வரா**ஷரம்** குகப்பரும்.

நனாக வர்ணத்தில் சரணத்தில் அமைந்த பதஸரோஜ என்ற எபர்த்தையில் முதல் மூன்று எழுத்துக்கள் ஸ்வர எழுத் நுக்கன ப, த, ஸ் வுடன் சேர்ந்து ஒலிக்கின்றன. இதை சுத்த கைசராகுபர் என்பர்.

மற்றொன்று ஸுசித ஸ்வராக்ஷரம். இதில் ஸாஹித்**திய** அது பாகளும் ஒரே மாதிரியாக இல்லாமல், சிறிதளவு ஓசை ஒரு நுணம் பெற்றிருக்கும். உதாரணம்: ''தரிஸதா'' என்னும்

> ''துருஸுகா'<mark>' என்று ஸாஹித்தியம் அமை</mark>ந் திருப்பது**.**

44

4

. ச. ச.ரோ சீதா என்ற பறற்றும். சோபுச்ச அண்காபரங்கள் :

வாணிக்குயத்தில் வார்த்தைகளின் அளவு பெயமாக நீ**ள** பாங்க கொண்டு வந்தாலோட அல்லது குறுகிக்கொண்டு வந்தாணோ அதறகு சரோதோசுளை அல்லது கோபுச்ச அலங்**காரங்கள் எனக்** சுவறவர

w and resource

ச்போதோவஹ அலங்காரம்

சம் ப்ரகாசம் ஸ்வரூப ப்ரகாசம் தத்வ ஸ்வரூப ப்ரகாசம் ஸகல தத்வ ஸ்வரூப ப்ரகாசம் மகல தத்வ ஸ்வரூப ப்ரகாசம்

> (முத்துஸ்வாமி தீக்ஷிதரின் ''த்யாகராஜ யோக வைபவம்'. என்ற ஆனந்த பைரவி ராக கிருதியிலிருந்து).

> ்ர்ரோத'' என்றால் நீர்ப்பெருக்கு. ஆற்றின் போக்கு முதனில் நருகலாகவும் போகப் போக விரிவாகவும் இருப்பது ச்ரோ நவஹ என்று கூறப்படுகிறது.

#### கோபுச்ச அலங்காரம்

''கோ என்றால் பசு. அதன் ':புச்சம்'' அதாவது வால் முதலில் விரிவாகவும் போகப் போக குறுகலாகவும் இருக்கும்' அது போல கீழ்க் கண்ட உதாரணத்தில் அதே கிருதி மிலிருந்து) காணலாம்.

தியாகராஜ யோக வைபவம் அகராஜ யோக வைபவம் ராஜ யோக வைபவம் யோக வைபவம் வைபவம் பவம் உதாரணம்: வர்த்தனி ராகந்தில் உள்ள கிருதி. 'மனஸா மன ஸா மரத்யமோமி ஓ'

''பகாஸ்ப என்ற வார்த்தை மீண்டும் வருகிறது. ஆனால் இரண்டா ஸ்ரூ முறை ''பன்' என்ற சொற்கள் பிரிந்து, ஸா என்ற சொல் ''பரிதிய'' என்ற சொற்களுடன் சேர்ந்து விடுகிறது.

ம். புதுசெதம்: புதம் என்றால் வார்த்தை. அதை சேதம் செய்து அதாவது பிரிப்பது பதச்சேதம் எனப்படும். இது பாடல் களில் அசேதமாக காணப்படும். இவ்வாறு பிரிப்பது இசைச்சேதம் அளை யாமல் ஒருக்கும் பொருட்டே செய்யப்படுகிறது. இது பாடல் களில் தற்றமாகக் கருதப்படாது. மேலும் வாக்கேயகாரர்களுக்கு புதுச்சேதம் செய்ய அனுமதி உண்டு.

உநாரணமாக, ஷண்முகப்ரியா ராகத்திலுள்ள ''மரிவேரெ'∙ •ாள் ர ிருநியில் ஸாஹித்தியம் ''மரிவேரெ திக்கெவரய்ய ராம'' •ாள் நுள்ளது. ஆனால் பாடும் பொழுது.

'மிவேரெதிக் – கௌரய்யராம்' என்று பிரித்துப் பாட டேன்டும்.

6. பகரி பிரவாளம் ஸாஹித்தியம்: ஒரே பாடலில் வெவ்வேறு பொழிகளிலிருந்து எடுக்கப்பட்ட வார்த்தைகள் இருக்குமேயானால் ஸாஹித்தியம் மணிபிரவாள ஸாஹித்தியம் எனப்படும். (முத்தும், பவளமும் கலந்த மாலை போல்).

உதாரணமாக, ஸ்ரீராகத்திலுள்ள முத்துஸ்வாமி தீக்ஷிதரின் கொதி.

.வாயாம்பா (ஸமஸ்கிருதம்) நின்னு சிந்திஞ்சின வாரிகி (தெலுங்கு) சிக்கை கவலையெல்லாம் தீருமம்மா (தமிழ்)

7. ஸ்வராக்ஷரம்: ஸாஹித்திய அக்ஷரமும் ஸ்வர எழுத்தும் ஒரே ஒலியுடன் அமையுமானால் அவ்வித எழுத்துக்கள் ஸ்வராஷரம் எனப்படும்.

நவராக வர்ணத்தில் சரணத்தில் அமைந்த பதஸரோஜ என்ற வார்த்தையில் முதல் மூன்று எழுத்துக்கள் ஸ்வர எழுத் துக்கள் ப, த, ஸ வுடன் சேர்ந்து ஒலிக்கின்றன. இதை சுத்த ஸ்வராக்ஷரம் என்பர்.

மற்றொன்று ஸுசித ஸ்வராக்ஷரம். இதில் ஸாஹித்திய அஷ்ரங்களும் ஒரே மாதிரியாக இல்லாமல், சிறிதளவு ஓசை ஒற்றுமை பெற்றிருக்கும். உதாரணம்: ''தரிஸதா'' என்னும் ஸ்வரங்களுக்கு,

> ''துருஸுகா'' **என்று ஸாஹித்தியம் அமை**ந் திருப்பது.